## LALA SUNDAR LAL JAIN

### RESEARCH SERIES

Volume III

General Editor

PROF DAYANAND BHARGAVA

Editorial Board

PANDIT DALSUKH BHAI MALVANIA

PROF KIYAOKI OKUDA

DR NATHMAL TATIA

DR. PADMANABH S. JAINI

PROF. T. G KALGHATGI

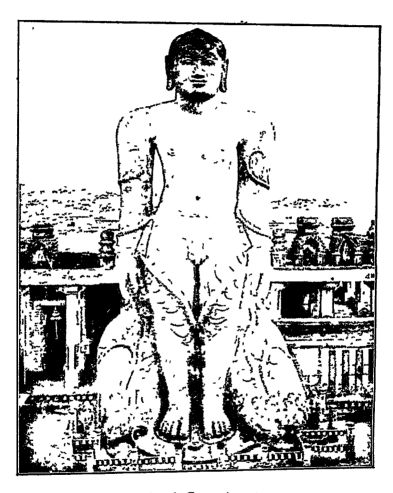
PROF COLETTE CAILLAT

PROF ERNEST BENDER

SHRIK C LALWANI PROF KLAUS BRUHN

SHRI N. P JAIN

SHRI SHANTI LAL JAIN



Vahuvalı Gommatesvara

# DRAVYA-SAMGRAHA

OF

## NEMICHANDRA SIDDHÂNTA-CHAKRAVARTTÎ

[English Translation with Prakrit Gathas (Text) and Sanskrit Chhayas (renderings) and Padapatha ]

> Edited by S. C. GHOSHAL

MOTILAL BANARSIDASS Delhi Varanasi Patna Bangalore Madras First Published · Arrali, 1917 (As Volume 1 of the Sacred Books of the Jamas Series) Reprinted Delhi, 1989

MOTILAL BANARSIDASS Bungalow Road, Jawahar Nagar, Delhi 110 007

Branches

Chowk, Varanası 221 001 Ashok Rajpath, Patna 800 004 24 Race Course Road, Bangalore 560 001 120 Royapettah High Road, Mylapore, Madras 600 004

© 1989 by Motilal Banarsidass All Rights Reserved

tradiction on the Attitional and



### PRINTED IN INDIA

BY JAINENDRA PRAKASH JAIN AT SERI JAINENDRA PRESS, A-45 NARAINA INDUSTRIAL AREA, PHASE I, NEW DELHI 110 028 AND PUBLISHED BY NARENDRA PRAKASH JAIN FOR MOTILAL BANARSIDASS, DELHI 110 007

## TABLE OF CONTENTS

|                                                    | Page         |
|----------------------------------------------------|--------------|
| Preface                                            | ix           |
| ALPHABETICAL LIST OF WORKS CONSULTED               | XIV          |
| A Guide to Transliteration                         | xviu         |
| INTRODUCTION                                       | xıx-xlviti   |
| The Ganga Dynasty                                  | xix          |
| Mårasimha II                                       | XX           |
| Châmunda Râya                                      | ХX           |
| Râchamalla II or Râjamalla II                      | ıiixx        |
| Śravaņa Belgola                                    | XXV          |
| Chandragiri and Vindhyagiri                        | XXV          |
| Gommateśvara                                       | xxvi         |
| The Inscriptions below the image of Gommatesvara   | XXVII        |
| Ganga Råja                                         | xxviii       |
| The legendary account of Bhujavali                 | xxviiı       |
| The legendary accounts of the establishment of the |              |
| ımage by Châmuṇḍa Râya                             | жж           |
| The story in Vâhuvali Charitra                     | XXX          |
| The story in Råjåvalt-kathe                        | ixxx         |
| The story in Sthala-purāņa                         | zzzzi.       |
| The date of the construction of the image          | VXXX         |
| Nemichandra Siddhânta-chakravartti,                |              |
| the author of Dravya-samgraha                      | XXXVII       |
| The Works of Nemichandra                           | XXXIX        |
| Gommatasâra                                        | xl           |
| Commentaries on Gommatasâra                        | xlı          |
| Labdhısâra                                         | xlı          |
| Ksapanasara                                        | <b>x</b> liz |
| Trılokasâra                                        | xlıı         |
| Pratisthäpätha                                     | xha          |
| The Gurus of Nemichandra                           | xlıv         |
| SUBJECT-MATTER of Dravya-samgraha                  | xlv          |
| Brahmadeva's commentary                            | xlvi         |
| DRAVYA-SAMGRAHA TEXT AND TRANSLATION               | 1-123        |
| The Dravyas, Itva and Ajiva                        | 1            |

## ( v1 )

| The characteristics of Jiva                        |                  |
|----------------------------------------------------|------------------|
| Jiva, according to Vyavahāra and Nischaya Naya     | 4                |
| The two kinds of Upayoga                           | 7                |
| The four kinds of Darsana                          | 8                |
| Sub-divisions of Jñana                             | 8                |
| Jiva, according to Suddha Naya                     | 10               |
| Jiva-without form, according to Nischaya Naya, and | 20               |
| having form, according to Vyavabara Naya           | 00               |
| Varieties of colour, taste, smell and touch        | 22<br>23         |
| Connection of Jiva with Karmas                     | 24<br>24         |
| The fruits of Karmas—whether enjoyed by Jiva       | 24<br>27         |
| The Extent and Existence of Jiva                   | 2 <i>1</i><br>28 |
| Sthâvara and Trasa Jiyas                           | 31               |
| Jivas having, not having, and being without mind   | 33               |
| Bâdara and Silksma Jivas                           | 33               |
| Paryapta and Aparyapta Jivas                       | 33               |
| The fourteen Gunasthanas                           | 36               |
| The fourteen Marganas                              | 39               |
| Mukta Jivas                                        | 42               |
| The varieties of Ajtva                             | 44               |
| The modifications of Pudgala                       | 47               |
| Dharma                                             | 52               |
| Adharma                                            | 54               |
| The two kinds of Akasa                             | 56               |
| Lokâkâśa and Alokâkâśa                             | 58               |
| Vyavahāra and Paramārthika Kāla                    | 59               |
| Points of time                                     | 62               |
| The six kinds of Dravya                            | 63               |
| The five Astıkâyas                                 | 63               |
| Definition of Astikâya                             | 64               |
| Pradeśa m Jiva, Pudgala, Dharma, Adharma,          |                  |
| ✓Akâśa and Kâla                                    | 66               |
| Why Pudgala is Kâya?                               | 68               |
| Definition of Pradesa                              | 69               |
| Bhâvâsrava and Dravyâsrava                         | 71               |
| The sub-divisions of Bhāvāsrava                    | 74               |
| Characteristics of Dravyasrava                     | 79               |
| Bhava-bandha and Dravya-bandha                     | 80               |
| Bandha, according to Prakriti, Sthiti,             | 01               |
| Anubhaga and Pradesa                               | 81<br>84         |
| Bhava-samvara and Dravya-samvara                   | 85               |
| Varieties of Bhava-samvara                         | 93               |
| The two kinds of Nitiatâ                           | 70               |

| Bhâva-moksa and Dravya-moksa                                                                    | 96           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Punya and Papa                                                                                  | 98           |
| The Causes of Liberation                                                                        | 100          |
| The Soul, with reference to Liberation                                                          | 101          |
| Perfect knowledge                                                                               | 102          |
| The three kinds of Samaropa                                                                     | 103          |
| Darsana                                                                                         | 105          |
| The rise of Jñana and Darsana in Samsarts and Kevalts                                           | 106          |
| Châritra.                                                                                       | 107          |
| Perfect Conduct                                                                                 | 108          |
| The importance of Dhyana                                                                        | 109          |
| How to succeed in meditation                                                                    | 110          |
| The meditation of Mantras                                                                       | 111          |
| Who is an Arhat?                                                                                | 113          |
| Who is a Siddha?                                                                                | 115          |
| Who is an Achârya?                                                                              | 116          |
| Who is an Upâdhyâya?                                                                            | 117          |
| Who is a Sâdhu?                                                                                 | 118          |
| Nischaya Dhyana                                                                                 | 119          |
| Excellent meditation                                                                            | 121          |
| The efficacy of practising penances,                                                            |              |
| keeping vows and reading Scriptures                                                             | 121          |
| APPENDICES                                                                                      |              |
| Sanskrit Commentary (Vritti) by Brahmadeva                                                      | 125          |
| Notes on Important References                                                                   | 231          |
| Alphabetical Index of the Prakrit Gâthâs                                                        | 231<br>249   |
| Alphabetical Index of the Sanskrit Chhāyās                                                      | 250          |
| Alphabetical Index to the Introduction                                                          | 250<br>253   |
| General Index                                                                                   | 255<br>256   |
| LIST OF ILLUSTRATIONS                                                                           | 200          |
| • • • •                                                                                         |              |
| Váhuvalı Gommatesvara                                                                           | frontispiece |
| I. Chandragiri at Śravana Belgola in Mysore                                                     | facing xxiv  |
| II The Temple of Nemmatha by Chamundaraya on                                                    | -            |
| Chandraguri (Southern Side)                                                                     | facing xxv   |
| III The Temple of Nemınâtha by Châmundarâya                                                     | •            |
| (lengthwise)                                                                                    | facing xxvi  |
| IV The Temple of Vahuvalı Gomateswara by                                                        | •            |
| Châmundarâya on Vindhyagiri at Śravana Belgola<br>V Inscribed slabs below the image of Vâhivali | facing xxvii |
| ın Gommatesvara temple on Vındhyagırı                                                           | facing xxvm  |

## ( viii )

| VI. Inscription at the foot of the image of Vâhuvali in<br>Gommatesvara temple on Vindhyagiri | facing       | XXIX |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|------|
| VII. The anointing ceremony of Vâhuvali Gommatesvara                                          | facing xxxiv |      |
| VIII. Nemichandra Siddhänta-chakravartti explaining the scriptures to Châmundâraya            | facing >     | XXXX |
| IX Lokākāša containing the Dravyas and                                                        |              |      |
| Alokâkâśa beyond it                                                                           | facing       | 58   |
| X. The Pancha Paramesthis                                                                     | facing       | 112  |
| LIST OF CHARTS                                                                                |              |      |
| Chart I —Pramâna                                                                              |              | 19   |
| Chart II —Jīva-Samāsa                                                                         |              | 35   |
| Chart III — Šabda                                                                             |              | 51   |
| Chart IV — Asrava                                                                             |              | 78   |
| Chart V.—Samvara                                                                              |              | 92   |
| Chart VI —The Tirthankaras                                                                    |              | 232  |
| Chart VII — Deva                                                                              |              | 235  |
| Chart VIII.—Dhyâna                                                                            |              | 247  |

### PREFACE.

THIS is perhaps the first systematic attempt in India to publish the sacred and secular works of the Jainas with translation in English, so that not only the Jainas scattered over different parts of India, speaking different languages, but also the savants of Europe and America, may be enabled to explore the fountain-head of Jainism and derive a first-hand knowledge of the hitherto sealed literature of the Jainas. At the outset, we acknowledge gratefully the help derived from the works published and researches made by the orientalists with reference to Jainism without which it would have been impossible for us to launch into this great undertaking. It is not too much to say that, without the epoch-making researches of scholars like Weber, Hoernle, Jacobi, Leumann, Guermot, Lewis Rice, Bhandarkar, etc., and the publication of original works by various societies in India, the literature of the Jainas would not have attracted even the slight attention which the modern orientalists deem fit to bestow on it.

Though Jainism is one of the oldest religions of India whose votaries in the past ranked from the prince to the peasant, exercising a noble influence in placing all beings on the same sacred status by unfurling the banner of peace and universal brotherhood, under which they were called to assemble, it is at the present day understood to consist of some customs and practices, the relics of a noble system, at which the other religionists continually fling their weapons of ridicule. true principles and tenets of Jamesm are as little known to these antagonists of the present day as to the Jamas themselves, and, consequently, we find a thickening of the gloom of ill-feeling in the minds of the friends and foes of Jainism which would have been easily dispelled by the light of knowledge, if they studied the original works of the Jama Achâryas. It is also a pity that the different sects of the Jainas waste their time and labour in finding faults of one another, each endeavouring to belittle the other sects and with well-meant, but ill-advised ways make the breach between them wider and wider every day. A study of their own canons, with the history of the great schisms in their order, would certainly dispel the deep-rooted aversion against the sects which profess to hold different doctrines; for all will then understand that the different sects are like different branches of a river which have sprung from a single source, but, under stress of varying causes, were led to wander in different ways, always having in view the ultimate end of joining the ocean. The schisms in Jainism were in like manner, caused by circumstances of time and place, and the varying angles of vision of Jain Achâryas, Sâdhus, and Srâvakas, the preceptors and the initiates, though the ultimate goal of liberation is the same to all

We intend to include in this series all the sacred works of the Jainas—those accepted by all the sects and those the authority of which is accepted by only a particular sect of the Jainas. By this course, we hope to open a field of impartial investigation, by which each sect of the Jainas can find out what are the actual points of difference of opinion, and without suffering any depreciation of their own, will be enabled to appreciate what is good in the views of others.

It would not have been necessary to dilate upon this point at the very beginning, had it not been for the fact that in India, at the present day, with a very few notable exceptions, every undertaking to promote the cause of James is very often suspected as a sectarian propaganda. It is therefore necessary to emphasise that in the present series the sacred works of all sects of the James will receive equal and impartial attention.

The difficulties which we shall have to overcome in our undertaking are many. The valuable manuscripts of the sacred works on Jainism are kept so very concealed and neglected in temples and private libraries that they may be said to be almost inaccessible. Fortunately for us, there is a band of enlightened scions of different sects of the Jainas gradually increasing in number who have nobly sacrificed their time and money in propagating the tenets of Jainism, irrespective of minor differences of opinion. It is only with the help of friends like these that it has been possible for us to gain access to the rare manuscripts, which will be published in the subsequent volumes of this series.

Our aim, therefore, is to publish the sacred books of the Jainas in original, together with old commentaries; and, in order to make the sacred works written in languages little understood at the present day, accessible to all, to add translation, elucidation and notes. In

the opening volumes of the series we shall take up simpler treatises on Jainism and proceed to add exhaustive original commentaries, so that even a reader with little or no knowledge of Jainism may without difficulty prepare himself by gradual stages to grasp the abstruse tenets of Jainism embodied in works to be published in the subsequent volumes.

Our series opens with Davva-Samgaha (Dravya-Samgraha) by Nemichandra Siddhanta-chakravartti, a brief, but exhaustive, work very useful to a beginner in his study of Jainism. work is written by a Jaina sage, belonging to the Digambara sect, and it may not be out of place to mention that the Digambara sect of the Jainas arranges their sacred works into four classes. according to the subject-matter; and these four classes consist of (1) works which lay down rules of conduct, (ii) works in which an exposition of numerical sciences are given, (iii) works which by means of allegories and fables expound the tenets of Jainism, (iv) and works which treat of Dravyas (substances) existing in and composing the universe. The exposition of the principles of Jainism, as contained in the sacred books of the Jamas, is technically called Anuvoga, and the exposition of these four kinds of works mentioned above are respectively called (i) Charananuyoga, ie., exposition of what one ought to do, (ii) Gantanuyoga, i.e., exposition of sciences, like mathematics, etc., (ui) Dharmakathanuyoga, i.e. exposition of parables and stories, and (1v) Dravyanuyoga or exposition of substances existing in this universe. Charananuyoga is also known as Prathamanuyoga, because it heads the list. Among the Angas, the canonical works of the Jainas according to the Svetambara school, Acharanga belongs to the first, Chandra-prajñapti to the second, Jñâtri-dharmakathûnga to the third, and Sûtrakritanga to the fourth class of works mentioned before.?

Though Dravyanuyoga is mentioned last, it must not be

<sup>&</sup>quot;ग्रतुयोगो हि स्त्रार्थयाव्यांक्यानम् । तस्य चत्वारा मेदास्तत्र प्रथमक्चर-णातुयाग श्राचारवचनमाचाराङ्गादिस्त्राणि । द्वितीया गणितानुयागः संख्याशास्त्रं चन्द्रमक्ष्यादिस्त्राणि । तृतीया धर्मकथानुयाग साख्यायिकावचनं झातृधर्मकथा-क्षादिस्त्राणि । चतुर्थो द्रव्यानुयागः षड्द्रव्यविचारः स्त्रकृताङ्गादिस्त्राणि, सम्मति सत्वार्थप्रमुक्षमकरणाणि च महाशास्त्राणि ।"

<sup>[</sup> त्रव्यानुयोगतर्कया । प्रथमसूत्रव्यास्या ।

supposed that, in studying the scriptures, the exposition of Dravya should be sought last of all On the contrary, without Dravyanuyoga, the first and the most important exposition, of Charapanuyoga becomes ineffectual \* For, first of all, a person must have knowledge of substances existing in this universe and then proceed to regulate his conduct accordingly.† Therefore, though the exposition of the rules of conduct (Charapanuyoga) is, from the religio-secular point of view of more importance than the exposition of substances (Dravyanuyoga), the first step to be taken in complehending the scripture of the Jainas must be the study of works which expound the theory of substances

This is the reason why we open our series with a work on Dravya. The other authoritative works on Dravya are Sûtrakritâtiga, Tattvârthâdhigama Sûtra by Umâsvâmi, Sammati Prakaraṇa, etc. The exposition of Dravya is also found in later works like Pravachanasâra and Pañchâstikâya-samaya-sâra by Kundakundâchârya, Dravyânuyogatarkanâ by Bhojadeva, etc. In the flist volume of our series, while expounding Dravya, we have quoted parallel passages from these works to enable the reader to refer to many authorities on a single point

Besides these works, we have also quoted from works like Jaina epics, passages illustrative of Dravya, so that the reader may judge how, even in the secular literature of the Jamas, the subject of Dravya has been treated by different writers.

In conclusion, we beg to thank the authorities of institutions like Deva Kumar's Central Jaina Oriental Library, Ariah, and Hemchandra Jaina Library. Benares, for kindly placing many rare and

"विना द्रव्यानुयोगोहं चरणकरणाख्ययाः ।
 सारं नेति कृतिप्रेष्ठं निर्दिष्टं सम्मता स्फुटम् ॥"
 [ द्रव्यानुयागतकेणा ॥ २ ॥ ]

† ''चरणकरण प्यद्वाणा ससमयपरसमय मुक्कवाचारा । चरणकरणस्स सारं णिञ्चयसुद्धं ण जाणंति ॥'' [सम्मतिप्रकरणम् ।]

‡ "तत्वार्य सम्मतिमुखेषु महाभुतेषु । ्द्रव्यातुयेगमहिमा कथिता विशेषात् ॥" [ द्रव्यात्रयेगमतकैया ॥ ९ । ] valuable works and manuscripts at our disposal, and we also acknowledge our indebtedness to Mr. Ajita Prasad, M.A., LL.B., of Lucknow, Mr. Champat Rai Jain, Bar-at-Law of Hardoi, for their valuable help and to our loved friend, Kumar Devendra Prasad Jaina of Arrah, without whose untiring zeal this volume would never have seen the light of day.

Admitting many imperfections, we beg to ask the co-operation of all scholars interested in the study of Jainism, so that the future volumes may be worthier than the present one and more suited to the noble object which we have set before us in this great undertaking.

SEUTAPANCHAMI:

26th May, 1917.

8 C GHOSHAL.

## ALPHABETICAL LIST OF WORKS CONSULTED.

```
Âcharanga Sútra (H. Jacobi) S B E. Series,
           Adhyatma-kaipa-druma. Ahmedahad. Vikram Samvat 1971.
Alphabetical index of MSS. in the Government Oriental MSS. Library, Madras.
     Madrae, 1893.

Amarakośa. Nirnaya Ságara Press, Bombay.

Anekanta-jaya-pataitā, Ahmedabad
Apta-mimamsā (Pandīt Gajadharļāi), Benares, 1914.

Āpta-parīksā (Pandīt Gajadharļāi), Benares, 1913.

Arthaprakasikā (Pannalai Jain), Galeutta, 1916.

Asiaka-paskaraņa, Ahmedabad.

Asiaka-prakaraņa, Ahmedabad.

Bhāṣārahasya, Ahmedabad.

Chandraprabhā-charitam (Pandīt Durgaprasad and V L. Sāstrī), Bombay, 1912

Dharmaṣārmābhyudayam (Pandīt Durgaprasad), Bombay, 1894.

Dravya Samgrah Marathi Hindi Bdition, Kolhāpur, 1900.

Dravya-samgraha (Pannalai Jain) Bombay, 1910

Dravya-samgraha (Pannalai Jain) Bombay, 1910

Dravya-samgraha, Benares, 1909.

Dravya-samgraha, Renares, 1909.

Dravya-nardinama (Pandīt Sivadatīta and K. P. Parab), Bombay, 1895.

Epigraphia Carnatios, Vois, II, III and VIII, Bangalore, 1889.

Epigraphia Indica, Vols, V. and VII.

Easai de bibliographie Jaina (M. A. Guerinot), Paris, 1906.
        Essai de bibliographie Jama (M. A. Guerinot), Parts, 1906.
First Principles of Jama Philosophy (J. L. Jhaveri) Bombay, 1912.
      Braser's Magazine, May, 1875
Gommata-Sârz, Jîva-kânda (Râyachandra Series), Bombay, 1911.
Gommata-Sârz, Jîva-kânda (Râyachandra Series), Bombay, Vikram Samvat 1969.
Heart of Jainism, The (Mrs. S. Skevenson), Oxford, 1915.
       History and Literature of Jainism (U. D Barodia), Bombay, 1909.
      History of Indian Architecture (Fergusson).
History of Ime Art in India and Coylon (Vincent Smith).
Imperial Gazetteer of India.
Imperial Gazetteer of India,
Indian Antiquary Yols, II, Y and XII.
Introduction to Jainism (A. B Latthe) Bombay, 1905.
Inscriptions at Sravana Belgola (Lewis Rice), Bangalore, 1889.
Insight into Jainism (R. D Jain) Meeritt,
Jainendra Prakriya (Srifial Jain), Benares, 1914.
Jainism (Herbert Warren) Madras, 1912; Arrah, 1916
Jaina-aiddhanta-pravesika (Gopal Das Barala) Bombay, 1912.
Jaina-tattva-digdaráana (Yusya Dharma Suri) Benares. Vir Nirvana Samvat 2487.
Jivandhara-champû (T S K, Sâstri), Tanjore, 1905.
Jiânârnava (Râyachandra Series), Bombay, 1907.
Jivandharmakathânga (Rai Dhanpat Singh Bahadur), Calcutta.,
Karna Philosophy (V R. Gandhi), Bombay, 1918.
Kathâ-koŝa (C. H Tawney)
Key of knowledge (C. R. Jain), Arrah, 1915.
List of the Strassburg Collection of Digambara MSS. (E. Leuman).
Lieut-Col. Mackenze's Collection (H. H. Wilson), Vol. I.
Mahâvîra-stavanap, Almedabad.
  Mahavîra-stavanam, Ahmedabad.
Manual of Salem District (Rev. T. Foulkes).
 Manual of South Canara (Siurrock).
Mokga-sástra (Pannalai Jain), Bombay, 1917.
Mysore and Coorg (Lewis Race).
Nágânanda, Galoutta
Nemi-nirvâna (Pandit Sivadatta), Bombuy, 1898
Notes on Modern Jainem (Mrs. S. Stevenson), Oxford, 1910
Notices of Sanskrit MSS. (Rajendratal Mitra) Vols. VI. and IX.
Notices of Sanskrit Mss (Haraprasâd Sastri)
Nyâya-karnikâ (M. D. Desai) Arrah, 1915.
Nyáyloka. Ahmedoba 7
Nyáyatára (S. C. Vidyabhusana), Arrah, 1915.
Nyáya-dípika (Srílál Jaina), Oqloutta, 1915.
```

Outlines of Jainism (J. L. Jaini), Oxford 1916
Pańchádhyżył Kolkdpur. Saka 1828.
Pańcháskitaya Samayasara (Rayachandra Series), 1904.
Pańcháskitaya Samayasara (Rayachandra Series), 1904.
Panha-vagarana (Rai Dhanpat Singh Bahadur), Osloutia.
Parliga-mukha Kolkópur. Saka 1828
Pársvábhyudayam, Bombay Vîr Nirvána 1983.
Paramátma-prakésa (R. D. Jaini), Arich, 1915
Patraparligá (Pandit Gajadharlal) Benares, 1918.
Pramálakyma Ahmedabad, Vîr Nirvána Samvat 1967.
Pramága-mundamsa, Ahmedabad.
Pramága-mayatattválokálankára, Benares
Pramága-nayatattválokálankára, Benares
Pramága-nayatattválokálankára, Benares
Pramága-nayatattválokálankára, Benares
Pramága-nayatattválokálankára, Benares
Pramága-nayatattválokálankára, Benares
Pramága-nayatattválokálankára, Benares
Report on the Search for Sanskirut MiSS. (R. G. Bhandarkar), Bombay, 1887.
Sabdárnava-chandriká (Srilál Jain), Benares, 1915.
Sagára-dharmámrita (Lálárám Jain), Surat Vir Nirvána Samvat 2442.
Sákatáyana Vyákarapa, Benares.
Samaya-prábhrita (Pandut Gajadharlal), Benares, 1914.
Samatat-tarka, Benares (Yasoviaya Series).
Santana-Jaina-granthamála (Pannalal Banadhar) Bombay. 1905.
Sapta-bhangi-tarangini, Bombay. (Ráyachandra Series).
Sarva-Darsana-samgraha (Cowoll)
Sarva-Darsana-samgraha (Cowoll)
Sarva-Darsana-samgraha (Cowoll)
Sarva-tha-saddhi (Kalápa Sarmá) Kolhápur, 1908.
Sihánánga (Rai Dhanpat Singh Bahadur) Calcutta.
Svámkarttikeyánuprekça (Ráyachandra Series), Bombay, 1904.
Syádvádamañjari (Yasoviaya Series), Benares.
Tattvártha-sára. (Sanátana-Jainagranthamála Vol. I), Bombay, 1905.
Upadeá-rahasya, Ahmedabad.
Vedánta Sútra (Kranaga Sagar Press, Bombay.
Vipáka Sútra (Kranaga Sagar Press, Bombay. Vir Nirvana Samvat 2488.
Wiener Zeits chrif für die knude des Mongenlardes Vol. XI. Wien, 1897.
Yasatikaka-champů

#### MANUSCRIPTS

Gommata-sâra-vritti by Abhayachandra Traividya Chakravarttî.
Gommata-sâra-vritti by Keseva-varnî.
Harivemsa-purâna by Jinasena.
Haspaqa-sâra by Nemichandra Siddhânta-Chakravarttî.
Labdhi-sâra by Nemichandra Siddhânta-Chakravarttî.
Prandava-purâna by Subha-Chandra
Pratigthâpâtha by Nemichandra Siddhanta-Chakravarttî.
Pravachana-sâra by Kundakundâchârya,
Râjavalî-kathe.
Sthala-purâna.
Svâm-kârtbikeyânuprekşâ-tîkâ by Subha-Chandra.
Triloka-sâra-tîkâ by Madhava-Chandra.
Triloka-sâra-tîkâ by Mâdhava-Chandra.
Vâhuvali-chantra.
Vâhuvali-chantra.
Vardha-mâna Purâna by Sakalakîrti.
Viseşâvasyaka-bhâşya.

### PERIODICALS.

Digambara Jain, Edited by M. K. Kapadia Esq., Surat.
Jaina Gazette, Edited by Apt Prasad M. A., LL B., Lucknow,
Jaina Ritais, Edited by Nathuram Premi, Bombay.
Jaina Mitra-Edited by Brahmchari Sital Prasad, Surat.
Jaina Suddhanta Bháskara, Published by Dova Kumar's Central Jaina Oriental
Library Arrah.
Jaina Suetambara Conference Herald, Edited by M. D. Desai B. A., LL.B., Bombay.

#### BIBLYOGRAPHY

Besides the works mentioned in the preceding list we mention the following:-Alankara-chintamani, Bombay. Antagada-dasdo and Anuttarova-vaya-dasdo (L. D. Barnett), London, 1907. Annual Address. Assatic Society of Bengal (A. F. R. Hoernie), Calcutta, 1898. Afma-khyšti-samsyn-sūra, Bombay, Arma-khyšti-samsyn-sūra, Bombay, Bhadrabahu-samhitā, Bombay, Arrah 1916. Bhasabatyanga (Rai Dhanpat Singh Bahadur) Calcutta, Bhaktāmara-stötra, Bombay, Bombay Gazeteer, Vol. IX Part I Cave Temples (J. Bergusson and J. Burgess), London, 1880. Dasa-vaikalika-sütra, Bomban, Dharma-mahôdaya, Die Lehre vom karman in der Philosophie der Jainas, (Holmuth von Glasonapp). Leipzig, 1915. Letpsig, 1916.
Digambara Jama Iconography (J. Borgess), 1908.
Encyclopedia of Religion and Ethics (Hastings.)
Essai sur la religion des Jams (De Millone) Le Musion, Louvain, 1884.
Early Ristory of India, the (A. Vincent Smith) Oxford, 1914.
Gurugunarstnakara käyya (Yasovijaya Series), Benares. Haima-linganusasana, Benares Hira-saubhāgya Nirnaya Sāgar Press, Bombay. Induan Roligions (W Crooke) in the Imperial Gazetteer of India, Vol. I. Ozjord, 1909. leub. Jagadguru-kāvya (Yasovijaya Series), Benares. Jana-nitya-pātha-sangraha Nirnaya Sāgar Press, Bombay. Jaina-stotra-rathākara. Nirnaya Sāgar Press, Bombay. Jaina-stotra-sangraha. Nirnaya Sāgar Press, Bombay. Kayı-kalpa-druma (Yasovijaya series), Benares. Kalyana-mandıra stotra, Bombay Kalya-nandra skotza, kondoly Kalya-nala. Part VII. Nirnaya Sagar Press, Bombay Kavyanusasana (Nigobata) Nirnaya Sagar Press, Bombay. Kavyanusasana (Hemachandra) Nirnaya Sagar Press, Bombay. Knyaratna-samuohohaya (Yasovijaya Series) Benai es. Lecture on Jainism (Lala Banarsi Das), Agra, 1802 Lecture on Jainism (Lâla Banârsi Das), Agra, 1902
Life of Mahâvîra (Manak Chand Jaini) Allahabad, 1908
Mallinātha-mahâkā rya. (Yosovijaya Series), Benarez,
Mallinātha-mahâkā rya. (Yosovijaya Series), Benarez,
Matahlysics and Ethics of the Jaina, The (Transactions of the Congress for the
History of Religion), Oxford, 1908
Miscellaneous Essays (H. T. Colebrooke) Vol. II., London, 1878,
Midrita-kumida-chandra-prakarana (Yasovijaya Series), Benares,
Nava-tatva (Rev. J. Stevenson), London, 1848. Nirvaya-bhima-vyáyoga (Yasovijaya Series) Benates. Notes on the Sthanakwasi or the non-idolatrous Svetambara Jains (Seeker) India, 1911. Nyâyêriha-mañjûşê (Yasovijaya Series) Benarec. Nyaya-sara, Calcutta, On the Indian Sect of the Jaines (J. G. Buhler, Ed. by J. Burgess), London, 1908, Parisistaparva, Calcutta, 1891, Parvakathássagraha (Yasovijaya Series) Benares. Parvakuthésangraha (Yasovijaya Series), Benares.
Parévanétha-charitra (Yasovijaya Series), Benares.
Pravandha-charitra (Yasovijaya Series), Benares.
Prakrita Laksana, Calcutta.
Prakrita Paingala, Calcutta.
Prakrita Paingala, Calcutta.
Religions of India, The (E. W. Hopkins) Boston, 1895.
Religions of India, The (E. W. Hopkins) Boston, 1895.
Sacred literature of the Jainas (A. Weber) Translated in the Indian Antiquary
Sacred literature of the Jainas (A. Weber) Translated in the Indian Antiquary
Vols XVII—XXI, 1888-1892
Saddarésna-samuchohaya (Yasovijaya Series), Benares.
Salibhadra-charitra (Yasovijaya Series), Benares.
Samarálchohakahá, Calcutta Santinātha-charitra (Yasovijaya Series), Benares, Biddha-hema Sabdānusāsana (Yasovijaya series) Benares, Sfia-dûtz-kâvya (Yasovijaya series) Benares. Sfia-dûtz-kâvya (Yasovijaya series) Benares. Specimens of Jaina sculptures from Mathura (J. G. Ruhler) Epigrapica Indica Vol. I., 1893, Vol. II, 1894.

Stôtra-sangraha (Yafovijaya Series), Benares. Stôtra-sangraha (Yafovijaya Series), Benares.
Subhaşıta-ratna-sandoha, Nırnaya Sâgar Press, Bombay,
Tilaka-mañjarl, Nırnaya Sagar Press Bombay,
Uber Des, Leben Des Jaina-mönches Hemachandra, Yıenna, 1889.
Upadesâ-tarangıni (Yasovıjaya series) Benares
Upamıta-bhava-prapañchā-kathā, Calcuttu,
Uvāsaga-dasso. Calcuttu, 1880
Yagbhatālankāra, Nırnaya Sāgar Press, Bombay.
[N.B.—The reader may also refer to the following works for further lists of
works and articles concerning Jainism:—
Essat de Bublioorunkie Joina in Annales du Musée Guimet. Bibliotheque d'Etnass.

Essat de Bibliographie Jaina (in Annales du Musée Gulmet, Bibliotheque d' Études, tome XXII) Paris, 1908 Répertoire d'Epigraphie Jaina (Publications de l' E'cole Française d'Extrème Orient, Vol., X), Paris, 1908.]

## A GUIDE TO TRANSLITERATION

### VOWELS.

$$\begin{aligned} &\mathbf{x} = \mathbf{A} & &\mathbf{z} = \mathbf{U} & &\mathbf{z} = \mathbf{L}\mathbf{i} & &\mathbf{\hat{n}} = \mathbf{0} \\ &\mathbf{x} = \hat{\mathbf{A}} & &\mathbf{z} = \hat{\mathbf{U}} & &\mathbf{z} = \mathbf{L}\mathbf{i} & &\mathbf{\hat{n}} = \mathbf{A}\mathbf{u} \\ &\mathbf{z} = \mathbf{I} & &\mathbf{z} = \mathbf{R}\mathbf{i} & &\mathbf{u} = \mathbf{E} & & & & \\ &\mathbf{\hat{z}} = \hat{\mathbf{I}} & &\mathbf{z} = \mathbf{R}\mathbf{i} & &\mathbf{u} = \mathbf{A}\mathbf{i} & & & & \\ &\mathbf{\hat{z}} = \hat{\mathbf{I}} & &\mathbf{z} = \mathbf{R}\mathbf{i} & &\mathbf{u} = \mathbf{A}\mathbf{i} & & & & \\ \end{aligned}$$

## CONSONANTS.

| ₹ = Ka        | z = Ta                                              | v = Pa                              | ч = Şa |
|---------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------|--------|
| <b>=</b> Kha  | z = Tha                                             | দ = Pha                             | स = Sa |
| η = Ga        | $\mathbf{z} = \mathbf{D}\mathbf{a}$                 | $\mathbf{a} = \mathbf{B}\mathbf{a}$ | g = Ha |
| ਬ = Gha       | $\mathbf{z} = \mathbf{D}\mathbf{\hat{p}}\mathbf{a}$ | भ = Bha                             |        |
| <b>ຮ</b> = Na | $\mathbf{w} = \dot{\mathbf{N}}\mathbf{a}$           | ਸ = Ma                              |        |
| च = Cha       | त ≔ Ta                                              | $\mathbf{v} = \mathbf{Y}\mathbf{a}$ |        |
| s = Chha      | er = Tha                                            | $\tau = Ra$                         |        |
| or = Ja       | $\mathbf{c} = \mathbf{D}\mathbf{a}$                 | ਲ = La                              |        |
| ¥n = Jha      | a = Dha                                             | a = Va                              |        |
| a = Ña        | a = Na                                              | <b>v</b> = Sa                       |        |

## INTRODUCTION.

Among the ancient royal dynasties of India, the Gangas of the

The Ganga Dynasty.

West were devoted followers of Jainism There
is a tradition that a Jaina Acharya, named
Simhanandi, belonging to the Nandigana, helped Sivamara, the first
king of the Ganga dynasty, to rise to the throne. In one inscription
we find a mention of the fact that Sivamara Kongunivarma was the
disciple of Simhanandi, and in another that the race of the Gangas
prospered through the sage Simhanandi. It is therefore no wonder
that we shall find in Jaina works verses to the effect that the Ganga
kings worship the feet of Simhanandi, or that a dynasty which
owed its origin to the help of a Jaina Acharya should be staunch to

"योऽसो घातिमलद्विषद्वलिशला—स्तम्भावली—खण्डन— ध्यानासिः पतुरर्द्वतो भगवतः सोऽस्य प्रसादीग्रतः । छात्रस्यापि स सिंहनन्दिमुनिना ना चेत् कथम् वा ग्रिळा-स्तम्भा राज्यरमागमाभ्यपरिचस्तेनासिक्वच्डो घनः"॥

'[Inscription in Pāršvanātha Basti on Chandragiri Hill, Śravana Belgola, Mysore (Inscription No 54—' Inscriptions at Sravana Belgola' by Lewis Rice, page 42,)]

† "यस्याभवत् भवरकाष्ट्यपवंशकोऽभ्रे कण्वो महामुनिरनस्पतपःप्रमावः । यः सिंहनन्दिमुनिपप्रतिल्ञ्चवृद्धि— गँगान्वया विजयतां जयतां वरः सः॥"

[Manual of the Salem District—Revd. T. Foulkes, II, 869.] The reading god instead of view in the above verse is according to Lewis Rice.

#अविशीयगणाध्यपूर्णमृगमृच्छ्रीसंहनन्दिविक् श्रीपादाम्बुजयुग्ममत्त्रमञ्जूषः सम्यक्त्वच्रुहामिषः । श्रीमज्जैनमताध्यिवर्द्धनसुधास्तिमहीमण्डले रेजे श्रीग्रणमृष्णा द्वयन्तः श्रीराजमळ्ळो नृपः॥"

[Váhuvali Charitra, Verse 6.]

<sup>\*</sup> Vide Repertoire d'epigraphie Jaina (A. A. Guerinot) Inscriptions Nos. 213 and 214. Also-

the Jaina religion. There are records which establish beyond doubt that the kings of the Ganga dynasty were the promoters and protectors of Jainism. Numerous inscriptions, dating from the fourth to the twelfth century A. D., testify to the building of Jaina temples, consecration of Jaina images of worship, hollowing out caves for Jaina ascetics and grants to Jaina Achâryas by the rulers of the Ganga dynasty.

In this dynasty there was a king, named Marasimha II, mentioned in the inscriptions as Dharma-Maharaja-Marasimha II. Konguniyarma-Parmanadi dhirâja Satyavâkya Mêrasimha. The reign of this king was conspicuous by great and decisive victories over the Cheras, the Cholas, the Pandyss and the Pallavas of the Nolambadi country. The most notable success of Marasimha II against his enemies was that against Vajjala-deva, and his most terrible fights were fought at Gonur and Uchchangi Faithful to the doctrines of Jainism, this great king, after a glorious reign, abdicated his throne and gave up his life by a three days' fast, in the presence of his spiritual preceptor, the great Ajitasens, at Bankapur, in the Dharwar district. The epitaph of Marasimha II is contained in the inscription engraved on the four sides of the base of the pillar known as Kûge Brahmadeva Khambha, near the entrance to the temples on Chandragiri hill, at Sravana Belgola (Mysore) § Though this inscription is without date, the year of the death of Marasimha II is inferred from another inscription to be 975' A. D. [

Châmuṇḍarâya or Châmuṇḍarâja was the worthy minister of this great king. It is the heroism of this minister that enabled Mārasimha II to win his great battles against Vajjala and those fought at Gonûr and Uchchangi In an inscription at Sravaṇa Belgola, we have an eulogy of Châmuṇdarâya in the following terms:

Chamundaraja, the sun adorning, like a jewel, the head of the eastern mountain of the Brahma-keatra race, the moon increasing by the rays of fame the waters of the Brahma-keatra race, a jewel in the garland sprung from the mountain contaming the mine of the

<sup>§</sup> Vide Inscription No. 38. 'Inscriptions at Sravana Belgola' by Lewis Ruce,

Wide Inscription at Melagani, quoted in the footnote to the Introduction to the Inscriptions at Sravana Belgola (Lewis Ruce), page 18. Vide also, Epigraphia Indica, Vol. V. Inscription No. 18.

Brahma-ksatra race, and a fierce wind to raise the fire of the Brahma-ksatra race, was born.

Where the array of the enemy was broken like that of a herd of deer before a pursuing elephant, in front of the victorious elephant of his lord, the king Jagadekavira (the one hero in the world), when at the order of king Indra<sup>5</sup> he laised his arm to conquer Vajjala-deva, of terrible power, like the ocean disturbed at the end of age, and who was the younger brother of Pâtâla-malla,

He who was thus praised by his lord in the fight with the king of Nolambas: "Which king among my foes will not fall as food to the black snake of my arrow when you sitting always in the, front of the bravest heroes—an elephant by whose tusks, resembling a thunderbolt, the rock of the temples of the elephants of the enemy are split, and a goad to the wild animals—the enemy—are present?"

Who fiercely loared thus in the fight with king Rana-simha, "O king Jagadekavira! By your provess I can conquer in a moment (an enemy), even if he be Ravana, his city, Lanka, the citadel, Trikûta, and the moat, the briny ocean."

To whom the celestial damsels bestowed the blessing—"We were thirsted in many battles of this hero by our eagerness to embrace his neck, but now we have been satisted with the water of the edge of his sword. O victor of Rana-ranga-simha! live to the end of age."

Who, formerly frustrated the desire of king Chaladanka-ganga, who wished to snatch by power of arms the fortune of the empire of the Gangas, and who satisfied the desire of the Raksasas, who were eager to drink blood, by holding the blood of his brave enemies in skulls of heroes resembling cups made of jewels.†

<sup>\*</sup> Indra IV, grandson of Krispa III. [Vide Inscription No. 18, Vol. V, Epigraphia Indica]

<sup>ं &#</sup>x27;'ब्रह्मक्षत्रकुलेब्याचलिशराभूषामणिर्भानुमान् ब्रह्मक्षत्रकुलिबवर्द्धनयशाराचिः सुधादीधितः । ब्रह्मक्षत्रकुलकराचलमवर्षाहारचल्लीमणिः ब्रह्मक्षत्रकुलिक्षचण्डपवनश्चामुण्डराजोऽजनि ॥ कल्पान्तकुमिताव्धिमीषण्यक्लं पातालमल्लानुजम् जेतुम् वन्जलदेवमुखतमुजस्यन्द्रक्षितीन्द्राक्ष्या । पत्युः श्रीजगदेकवीरनृपतेर्ज्जेत्रहिपस्यायते। धावदन्तिने यत्र सद्यसहतानीकं सुगानीकवत् ॥

The above inscription is Châmundarâja's own information about himself. But the greater part of this inscription seems to have been lost. "Heggade Kanna, in order to have only two lines and-a-half inscribed regarding himself, appears to have caused three sides of Châmundarâya's originnal inscription to be entirely effaced, leaving only the one side" \* a translation of which we have given above.

"Châmundarâya composed a work called Châmunda Râya Purâṇa, containing an epitome of the history of the 24 Tîrthankaras, and at the end its date is given as Saka 900, the year Isvara (A. D. 978)."† The statements found in the verses of the inscription quoted above "accord with those given in the Châmunda Râya Purâṇa. It is there said, in the opening chapter, that his loid was the Gangakula-chûdâmani Jagadekavîna Nolambakulântaka-deva, and that he was born in the Biahma-ksatra vamsa. In the concluding chapter

ग्रस्मिन् दन्तिनि दन्तवज्ञद्वितद्वित्क्रिम्मकुम्मोप्छे वीरात्तंसपुरानिषादिनि रिपुचालाङ्करो च त्वयि । स्यात की नाम न गोचरः प्रतिनृपो मव्बागकुष्णारग— ग्रासस्येति नेाल्म्बराजसमरे यः घलाधितः स्वामिना ॥ बातः क्षारपयोधिरस्त परिधिक्त्वास्त त्रिकटः पुरी-ळ्डास्त प्रतिनायकास्त च सरारातिस्तथापि क्षमे। तं जेतुं जगदेकवीरनृपते त्वत्तेजसीति क्षणान् निर्द्यू ढं रयसिंहपार्थिवरये येनोज्जितं गन्जितम् ॥ वीरस्यास्य रखेखु भूरिषु वयं कण्डग्रहात्कण्डया तप्ताः सम्प्रति छन्धनिवृतिरसास्तत्-सङ्घाराम्मसा । फल्पान्तं रयारङ्गसिंहविजयि जीवेति नाफाङ्गना गीर्वाणीकृतराजगन्धकरिणे यस्मै वितीर्णाशिषः॥ माक्रप्द्रं सुजविक्रमाद्मिलवन् गङ्गाधिराज्यश्रियं येनादै। चलदङ्कगङ्गनृपतिव्य र्थाभिलाषीकृतः। कृत्वा वीरकपालरक्षचषके वीरद्विषः शोणितम् पातुं कै।तुकिनश्च के।यपगयाः पूर्याभिलापीकृताः॥"

[Inscription on the Tyagada Brahma Deva Khambha, Size 1' 9" × 1' 6". Curca A. D. 988. Vode Lewis Rice Inscrip at S B, p. 85.]

<sup>\*</sup> Lewis Rice—'Inscriptions at Sravana Belgola.' Introduction, page 38

† Lewis Rice—'Inscriptions at Sravana Belgola' Introduction, page 22. Vide
also Lieut-Col Mackenzie's Collections, Edited by H H. Wilson, Vol. I, p 146, where
it is said that Châmunda Râya Purâna gives "an account of the sixty-three
celebrated personages of the Jainas"

it is said that he was the disciple of Ajita-sena; also that in the Krita Yuga he was Sanmukha, in the Treta Yuga Rama, in the Dvapara Yuga Gandivi, and in the Kalı Yuga Vira-mattanda The origin of his various titles is then related. From his defeat of Vaiiala Deva, in the Khedaga war, he obtained the title Samara-- Dhurandhara: from the valour he displayed on the plains of Gonur in the Nolamba war, the title Vira-marttanda; from his fight in the fort of Uchchangi, the title Rana-ranga-simha, from his killing Tribhuvana Vîra, and others, in the fort of Bagalûr and enabling Govinda to enter it, the title of Vairikula-kâladanda; from his defeat of Raja and others in the fort of king Kama, the title of Bhuja-vikrama; from his killing his younger brother, Naga-varmma, on account of his hatred, the title of Chhaladanka Ganga; from his killing the Ganga warrior (bhata) Mudu Râchayya, the titles of Samara-paraśurâma and Pratipakea-râksasa; from his destroying the fort of the warrior (bhata) Vîra, the title of Bhata-mâri; from upholding the brave qualities of himself and others, the title of Gunavam Kava; from his virtue, liberality, etc., the title of Samyaktva-ratnakara; from his not coveting the wealth or wives of others, the title of Sauchabharana; from his never telling an untituth even in jest, the title of Satya-yudhisthira; from his being the head of the bravest, the title of Subhata-childmani. Finally, in his composition, he calls himself Kavijana-iekhara, the head of the poets.

Of most of these allusions we have no other information; but it is remarkable that among so many distinguished actions no mention is made of a single work of religious ment.....On the contrary, there is little more than a record of warfare and bloodshed from beginning to end." †

But there are authentic records to show that, with the advance of his age, Chamundaraja devoted himself mostly to religion, under his spiritual teacher, Ajitasena, and became immortal as one of the greatest promoters of Jaina religion, by erecting the colossal images of Gomatesvara and Neminatha in Vindhyagiri and Chandragiri at Sravana Belgola, (Mysore,) and devoting the greater part of his wealth to the maintenance of worship of these images.

After the death of Marasimha II of the Ganga dynasty,
Pañohaladeva, fully known as Dharma-maharâjâdhirâja Satyavâkya Kongunivarma Pañchaladeva,
ascended the throne, and he was succeeded by

Lewis Rice—' Inscriptions at Sravana Belgola.' Introduction, page 34.

king Rāchamalla or Rājamalla II ', fully known a Dharma-mahārājādhirāja Satya-vākya Kongunivarma Parmanadi Rāchamalla Chāmuṇḍa Rāja was also the minister of Rāchamalla or Rājamalla II. In one inscription we read "Rāya (i.e., Chāmuṇḍa-Rāya), the excellent minister of the king Rāchamalla,"† and in another "Chāmuṇḍa Rāya, second in glory to king Rāchamalla"‡ In a Jaina work, named Vāhuvali-Charitra, we find that there was a king named Rājamalla, the worshipper of the feet of the sage Simhanandi. Chāmuṇḍa Bhūpa (or Rāja) was his minister.§ In a manuscript we read "Chāmuṇḍa Rāya, having the titles of Rayaraūga-malla, Asahāya-parākrama, Guṇa-ratna-bhūṣana, Samyaktva-ratna-nilaya, etc., the Mahāmātya (highest minister) of Rājamalla of the Gaūga dynasty, graced by the great sage Simhanandi."

Inscription to the left of the Dvarapalaka doorway [Vide Lewis Rice—Inscriptions at Sravana Belgola, p. 67]

५ "श्रीदेशीयगवाश्यिपूर्णमुगमुञ्झीसंहनन्दिवति— श्रीपदाम्बुजयुग्ममत्तमधुपः सम्यक्त्वन्द्वामविः । श्रीमज्जैनमताश्यिवर्द्धनसुधास्तिमंहीमण्डले रेजे श्रीगुणभूष्णा बुधनुतः श्रीराजमञ्जो नृपः ॥...... तस्यामात्यिक्षामाविः सकळवित् सम्यक्त्वन्द्वामवि— भैन्याम्मोजवियन्मविः सुजनवन्दिवातन्त्व्वामविः । ब्रह्मक्षत्रियवैद्दयशुक्तिसुमविः कीत्यीधमुक्तामविः पादन्यस्तमहीशमस्तकमिक्द्वामुण्डभूपोऽप्रवीः ॥"

[Vähuvalı-Charıtra; Verses 6 and 11.]

" सिंहनन्दिमुनीद्राभिनन्दितगङ्गवंशळळाम ..........श्रीमद्राजमछ्देव—
महीवक्कममहामात्यपद्विराजमान—रणरङ्गमङ्का—सहायपराक्रम—गुण्यरङ्गभृषण—
सम्यक्त्वरत्ननिळयादिविविधगुण्यमानामसमात्तादितकीर्त्ति ... श्रीमचामुण्डराय—
भवत्पुण्डरीक—द्रव्यातुये।गम्भनातुकपं......"

[Commentary on Gommata-sara by Abhayachandra Traividya-chakravartti. The MS, from which we quote the above passage is in the Central Jaina Oriental Library, Arrah.]

<sup>\*</sup> Mr. Fleet has accepted the name Racha-malla to be the correct one (Epigraphia Indica, Vol. V, Inscription No 18), and, though we find this name in some inscriptions, the name Rajamalla is also used by Jaina writers whom we have quoted in this Introduction and in inscriptions like No. 107 Mp. Vol III, Epigraphia Carnatica.

<sup>† &#</sup>x27;'राचमह्नम्बर-बरमन्त्र-रायने'' Inscription at Bhandarı Basti. Śravaņa Belgola, Mysorc [vide Lewis Rice—'Inscriptions at Śravaņa Belgola,' р 108]

<sup>‡ &</sup>quot;राचमञ्जं जगन् जुतन् आ भूमिपण द्वितीयविभवं चामुण्डरायम्"

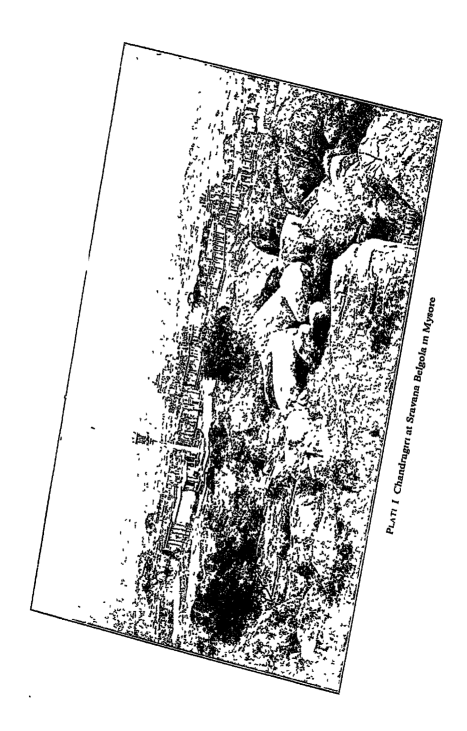


PLATE II The Temple of Neminâtha by Châmundaraya on Chandr

Before we proceed to describe the images and buildings established by Châmunda Râya, it will be better to give a brief description of the places which bear these monuments of prety and which have now become some of the holiest places of prigramage resorted to by the Jamas

Sravana Belgola or Belgola of the Sramanas (Jainas) is a village in the Channarayapatna Talug of the Hassan Sravana Belgola. district in Mysore. The word 'Sravana' is used before Belgola to distinguish it from two other Belgolas which are known as Hale Belgola and Kodi Belgola Belgola in Canarese indicates "white lake;" and in many macriptions we have references to "Dhavala-sarovara," - "Dhavala-sarasa" and "Sveta-sarovara." † all signifying the "white lake," and the place must have derived this name from the beautiful lake situated on the spot. There are two hills, one on the north and the other on the south of the village, which are respectively known as Chandragini (see Plate I) Chandragiri and Vindhya giri (see Plate IV), on which there Vindhyagiri. are temples and images established by the Jainas and numerous inscriptions throwing a flood of light on the ancient history of this faith Chandiagiri according to a tradition derives its name from Chandragupta, who followed his spiritual teacher. Bhadiabahu, when the latter with twelve thousand disciples, at the approach of a terrible famine, left Pâtaliputra and moved towards the It was on Chandragiri that Bhadrabshu lest his mortal body. and in his last moments there was only one disciple, the above-mentioned Chandragupts, who was present. If we accept the tradition of the Jainas we shall have to come to the conclusion that this Chandragupta, the disciple of the sage Bhadrabahu, was none other than the celebrated Maurya emperor of the same name I

It was on Chandragiri that Châmunda Râya erected a magnificent temple containing the image of the twenty-second Jaina Tirthankara, Neminâtha [See Plate II.] Subsequently, the upper storey of the building was added by the son of Châmunda Râya, and an image of the twenty-third Tîrthankara, Pâisvanâtha, was placed in it. Both

<sup>\*</sup> Inscription No. 108 Lewis Rice—Inscriptions at É. B † Inscription Yo 54. Lewis Rice—Inscriptions at É. B.

<sup>‡</sup> For a detailed discussion on this point, the reader may refer to Epigrophia Carnatica, Vol II Introduction, pages 1-14. Vide also 'The Heart of Jainism' by Mrs Sinclair Stevenson, page 10.

these storeys were built in the tenth century A. D. and give a fine idea of the beautiful architecture of that age [See Plates II and III.]

On Vindhyagiri, Châmunda Râya erected a colossal image of Vâhuvali or Bhujabali, more commonly known as Gommatesvara. [See frontispiece]. Later on, imitating Châmunda Râya, the chief Vîra-Pândya erected another statue of Gommatesvara at Karkala (South Canara), in A. D. 1432; and afterwards a similar figure of Gommatesvara was established by the chief Timmarâja at Yenur (South Canara), in A. D. 1604."

These "colossal monolithic nude Jain statues.....are among the wonders of the world." These are "undoubtedly the most remarkable of the Jam statues and the largest free-standing statues in Asia .....All three being set on the top of eminences, are visible for miles around, and, in spite of their formalism, command respectful attention by their enormous mass and expression of dignified serenity. The biggest, that at Sravana Belgola, stands about 561 feet in height. with a width of 13 feet across the hips, and is cut out of a solid block of gneiss, apparently wrought in situ That at Karkala, of the same material, but some 15 feet less in height, is estimated to weigh 80 tons. The smallest of the giants, that at Yenur, is 35 feet high. The three images are almost identical, but the one at Yenur has the 'special peculiarity of the cheeks being dimpled, with a deep grave smile,' which is considered to detract from the impressive effect. The extreme conventionalism of Jain art is well-illustrated by the fact that, whereas all the three colossi are substantially identical, save for the smile at Yenur, the dates vary widely." ‡

The image erected by Chamunda Raya "is not only the most ancient in date and considerably the highest of the three, but from its striking position on the top of the very steep hill and the conse-

References for Karkala statue: Indian Antiquary, Vol. II, page 868; Epigraphia Indiaa, Vol. VII, page 112.

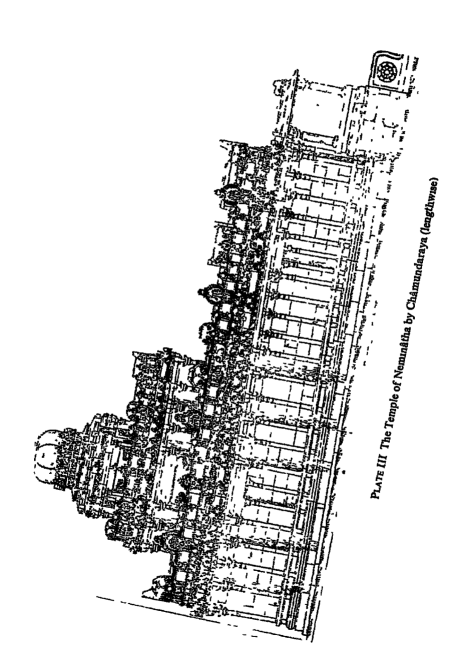
References for Yenur statue: Indian Autiquary, Vol. V, page 87; Epigraphia Indica, Vol. VII, page 112.

<sup>\*</sup> References for Sravana Begola statue : Indian Antiquary, Vol. II, page 138 ; Epigraphia Indica, Vol. VII, page 108 ; Lewis Rice—' Mysore and Coorg,' page 47.

<sup>†</sup> Imperial Gazetteer of India, page 121.

i Vincent Smith - A History of Fine Art in India and Ceylon, page 268.

Further references to these statues will be found in Siurrock—'Manual of South Canara,' page 35; Fergusson—'History of Indian Architecture,' page 287; 'Braser's Magazine,' May, 1875 (Mr Walhouse's article).



quently greater difficulty involved in its execution, is by far the most interesting. The image is nude and stands erect facing the north...... The figure has no support above the thighs. Up to that point it is represented as surrounded by ant-hills, from which emerge serpents: a climbing plant twines itself round both legs and both arms, terminating at the upper part of the arm in a clustre of fruit or berries. The pedestal on which the feet stand is carved to represent an open lotus." \*

The Inscriptions on the slabs near the right and left foot

The Inscriptions of the image of Gommatesvara at Sravana Belgola

below the image of Gommatesvara at Sravana Belgola

Sravana Belgola.

Slab is as follows.—

Sri-Chamundarajam madisidam ;

Sri-Châmundarâjan [se] Yv [v] ittân;

Sri-Gamgarâja suttâlayayam mâdisida :

that is to say-

Sri Chamundaraja caused to be made.

Sri Châmundaraja caused to be made.

Sri Gamgaraja caused the Chaityalaya (enclosure) to be made.

"The alphabet and language of the first and third lines are Canarese. The second line is a Tamil translation of line I, and consists of two words, of which the first is written in the Grantha and the second in the Vatteluttu alphabet. The first two lines record that Châmundarâja caused to be made the image, at the foot of which the inscription is engraved, and the third line that Gamgarâja caused to be made the buildings which surround the image "f

The inscription on the slab on the left-hand is as follows:--

Sri-Chamundarajem karavıyalem

Śri-Gamgarāje suttāle karavıyale;

that is to say-

Sri Châmundarâja caused to be made

Śri Gamgarāja caused the Chaityālaya (enclosure) to be made.

"The alphabet is Någari, and the language is Marâthi .....The Marâthi language was perhaps adopted for the benefit of Jain pilgrims from the Marâthâ country."†

In Plate VI we have given a facsimile reprint of the inscriptions mentioned above, beginning with that on the left. From the

<sup>\*</sup> Epigraphia Carnatica, Vol. II, Introduction, page 29.

<sup>†</sup> E. Hultzsch—' Inscriptions on the Three Jain Colossi of Southern India' (Epigraphia India, Vol. VII, pages 108-109.)

identical type used in both the lines, the inscription on the left-hand slab is supposed to be engraved during the reign of Ganga-raja, when he erected the building round the image of Gommatesvara established by Chamunda-Raya. It is all the more probable, as the inscription on the left is nothing but a repetition of that on the right in a different language.

Ganga-rāja was the minister of Visnuvardhana, a king of the Hoysala dynasty, who ruled in the 12th Century A. D In an inscription dated about 1160 A. D, we find the praise of Ganga-rāja and Chāmunda-Rāya, together with that of Hulla, as follows:—

"If it be asked who in the beginning were firm promoters of of the Jina doctrine (i.e., in Stavana Belgola)—(they were) Ráya, the minister of king Rachamalla, after him, Ganga, the minister of king Vienu, and after him, Hulla, the minister of king Nissimha-deva if any others could claim as much, would they not be mentioned?"

Besides the inscription at the foot of the image announcing that Chamunda Raya established the same, we find reference to this in another inscription, dated about 1180 A. D., in the following manner —

"Combining in himself wisdom, religion, glory, high character and valout, the moon of the Ganga race was Rachamalla, famed in all the world. That king's second in glory (his minister Châmunda Râya), equal to Manu, was it not he that had this Gommata made by his own effort?"

The three statues represent Vahuvali or Bhujavali, also known as Gommatesvara, who was the son of Adijina Risathe legendary bhanatha, the first Tirthankara of the Jamas Risabhadeva, according to tradition, was a king, and had two wives, Nanda (some say Sumangala) and Sunanda Nanda or Sumangala gave birth to the twins, Bharata and Brahmi, a boy and a gul, the former of whom was placed on the throne by Risabhadeva, when he retired to seek absolute knowledge Vahuvali and his sister, Sundan, were born of Sunanda, and the former ascended the throne of Taksa-sila (modern Taxila), when his father distributed his

<sup>\*</sup> Vide Epigraphia Cainatica, Vol. 11, Introduction, page 34. Hulla was the minister of Naiasimha I, of the Roysala dynasty, who ruled in the 12th century A.D.
† Vide Epigraphia Carnatica, Vol. 11, page 154. The line speakin of the con-

atruction of the image 18—
" चामुण्डरायं मनुप्रतिमं गोस्मटं ग्रस्ते माडिसिद्द इन्ती देवनं यत्नदिम् "

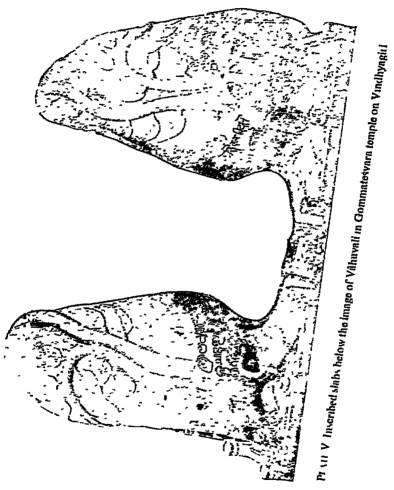


PLATE VI Inscription at the foot of the image of Vähuvali in Gommatesvara temple on Vindhyagiri Acollowad College ० व्रनातं क्नवियत

kingdom among his sons. Bharata had possession of a wonderful Chakra (discus), which could not be withstood by any wairior in fight. With the help of this Chakra, Bharata conquered the earth and returned to his capital. But the discus would not enter the capital (or. according to another account, the armoury) Bharata then took this as a sign that there was still another territory on earth which had not been conquered by him, and, after reflection, came to the conclusion that there was only the kingdom of Taksa-sila, ruled by his brother. Bhujavali, which had not been subdued by him Bhaiata then declared war on his brother. Bhujavali, and in the terrible fight that followed. Bhujavalı was victorious Even the discus of Bharata could do no harm to Bhujavali But Bhujavali, though victorious, suddenly became lost in meditation, thinking of the vanity of this world. Bharata made obeisance to Bhujavali and returned to his place; but Bhuavali went to the summit of Kailasa mountain, remained standing there (or, according to another account, stood on the very field of battle) in a statuesque posture for one year" and "the creepers, wreathing round the boughs of the tiees on the bank clung to his neck and crowned his head with their canony and the blades of kusa-grass grew between his feet, and he became in appearance like an ant-hill "† Subsequently, Bhujayalı chtamed absolute knowledge and became one of the Kevalis.

In an inscription, however, we read that Puru was the father of Vāhuvali or Bhujavali and Bharata ‡ Then the inscription goes on to say that "Bharata, the son of Puru Deva, surrounded by all the kings conquered by him, erected, in glee, an image, representing the victorious Vāhuvali Kevali, which was 525 bows in height, near Podanapura. After a long time, innumerable Kukkuta-sarpa (dragons having the body of a fowl and the head and neck of a snake), terrifying the world, grew up in the place surrounding (the image of) that Jina, for which the image became known as Kukkutesvara "§

<sup>+</sup> Vide Harryamsapurana by Jinasena, Chapter XI. For a slightly different account, see Kathakôsa, translated by C H. Tawney, pages 192-195

<sup>†</sup> Vede The Kathá-kosa or Treasury of Stories, translated by C. H. Tawney, pages 192-195

<sup>‡ &#</sup>x27;पुरु-सूतु-बाहुबलि वेल्'' Inscription No. 85, Epigraphia Carnatica, Vol.

<sup>💲 &#</sup>x27;'श्रृत—जयबाहु—बाहुबळिकेवळि—सपसमान—पञ्चविंशति—समुपेत-

In the light of these traditions, we shall be able to understand the significance of the sculptured anthills, from which serpents are issuing, and the climbing plant which twines round the legs and arms of the images of Gommatesvara at Siavana Belgola, Karkala and "These details are identical in all three, and supposed to represent so rigid and complete an absorption in penance that anthills had been raised around his feet and plants had grown over his body, without disturbing the profoundness of the ascetic's abstraction from mundane affairs"

The legendary accounts of the establishment of the image by Châmunda Râya.

The story of the establishing of the image of Gommatesvara by Châmunda Râya is thus described in a work, composed in Sanskrit verses, named Váhuvalı Charitra.

In the city of Madhura (now known as Madura) in the Dravida country there was a king, named Rajamalla, who The story Våhuvalı Charitra encouraged the spread of Jama tenets, and was the worshipper of Simhanandi, belonging to the Desiya Gana† His minister was called Châmunda Râja. One day, when the king sat with his minister in the royal court, a travelling merchant came there and told them that in the north there is a town called Paudanapuri, where there is an image of Vahuvali, also called Gommata, established by Bharata Hearing this, the devout Châmundarâja resolved to visit the shrine of the image, and going home narrated the tale to his mother, Kalika Devî whereupon she also wished to go with him to that Châmundarâja then went to his spiritual preceptor. sacred spot

पञ्चशतचापसमुन्नतियुक्तम् ग्रण्य तत्—प्रतिकृतियं मनामुद्दे माडिसिदं भरतं पुरुदेव-नन्दनम् । चिरकालं प<u>ीद्</u>नपुरान्तिकदे<u>ा</u>ळ् जिताखिळक्षितिपतिचीक सक्षे तज्जिनान्तिक—धरित्री—देशादेाल् लेकिमीकरणं कुक्कुटसर्पसंकुलं ग्रसंख्यं पुट्टि दळ् कुक्कुटेश्वरनामन्......" Inscription No 85, Epigraphia Carnatica, Vol. II, page 67.

\* Lewis Rice—Inscriptions at Śravaņa Belgola . Introduction, page 38

| When the Acharyas of the Nanda-sangha of the Jainas spread themselves over the country (Desa), their sangha came to be known as Desiya-Gana. vide:---

> ''पूर्व जैनमतागमान्धिविधुवच्छीनन्दिसंघेऽमवन् सुद्वानद्वितपोधनाः कुवलयानन्दा प्रयुक्ता इव । सत्सङ्घे भुवि देशदेशनिकरे श्रीसुप्रसिद्धे सति श्रीवेशीयगणो वितीयविकसम्मानना मिथः कथ्यते ॥"

[Váhuvali Charitra, verse 87]

Autasena, who revered Simhanandi and made a vow before the latter that he will not drink milk till he sees the image of Vahuvali. Accompanied by Nemichandra, his mother and numerous soldiers and attendents, Châmundarâia started on his pilgrimage and reached the Vindhyagiri (in Sravana Belgola) In the night, the Jains Goddess Kusmandi (the Yaksıni attendant on Neminatha, the twenty-second Tithankara) appeared in a dream to Châmundarâis. Nemichandra and Kalika, and told them that it was very difficult to go to Paudanapuri but on that very hill there is an image of Vahuvali, formerly established by Ravana, which will be visible if the hill be cleft by a golden arrow. According to the dream, on the next morning, Chamundaraja stood on the hill with his face towards the south and let loose a golden arrow from his bow Immediately the mountain was cleft in twain, and an image of Vahuvali became visible. Champadarata then established and consecrated the image and granted lands for the worship of this image When king Rajamalla heard of this affair, he conferred the title of "Raya" on Chamunda rain and granted further lands for the regular worship of the image

In a very recent work, named Rājāvalt-kathe, written by Deva

The story in Chandra in the Kannāda language, the same story is repeated, with variations in details. It is there written that Chāmunda Rāya was a feudatory chief of king Rājamalla. His mother learnt from Ādi-purāṇa, when this work was being read to her, that in Podanpura there was an image of Vāhuvali. Thereupon she set out with her son to see this image, but on her way on the hill where Bhadrabāhu Svāmi died, she dreamt one night that Padmāvatī Devī appeared to her and said that there is an image of Vāhuvali on that very hill, covered by stones, which was formerly worshipped by Rāma, Rāvana and Mandodarī. On the next morning an arrow was shot and the image of Vāhuvali became visible.

Thus, in the legendary accounts of the Jainas, we find that Châmunda Râya was not the person who caused the image to be made, but that there was already an image on the hill which he established and consecrated in the proper way. The high priest at Śravana Belgola had also stated, according to these traditions, that "in ancient times, an image was at this place, self-formed from earth, under the shape of Gomat Iśvara Svâmi which Râvana, the monarch of the Râksasas, worshipped to obtain happiness."

Châmundarâja discovered it and "made the workmen cut it into a regular shape, with the utmost accuracy of proportion in all its parts; the several proportions of the body resembling the original likeness of Gomat Isvara Svâmî in profound contemplation to obtain Moksa. He also caused several buildings to be constructed as temples and other edifices round the God (?) On their completion, he established the worship of the image with great ceremony and devotion". In an extract taken from Sthala-purâna, we find the following passage which agrees with the above story:

"Chamundaraja . set out with his family . . with a view of visiting the God Gommatesvara . at Padanapura The story In and the 1.254 other gods scattered throughout the Sthala-purana. surrounding country En route he came to Sravana Belgola Keetra, having heard a good deal about the God Gommatesvara ... He repaired the unined temples and, among other ceremonies, had that of sprinkling the god performed. He appointed Siddhantachaiya as Guru of the Math to conduct the daily. monthly. annual and other processions. He established in the Math a Chattram, where food, medicine and education were provided for pilgrims He appointed men of his caste to receive with due respect the devotees and pilgrims of all three castes who should resort to the place from Delhi, Kanakâdri, Svitpura, Sudhapura, Papapuni, Champâpurı, Sammida-giri, Ujjayanta-giri, Jayanagara, etc. For this purpose, certain villages were made over to the temple. He fixed Sila-sasanas in the four directions. This endowment was maintained by his descendants for 109 years "f

Now let us attempt to find out how far these statements to the effect that Châmunda Râya was merely the discoverer of the image of Gommatesvara at Śravana Belgola are true. The work, Bhujabali Charitra or Vâhuvalı Charitra, is composed in Sanskrit verses, and in it we find only a collection of traditions handed down from mouth to mouth, with variations arising from such a course. The date of the work cannot be definitely ascertained, but, from its style, it can be inferred that it was composed long after the establishment of the image of Gommatesvara. Râjâvalîkathe

<sup>\*</sup> Historical and Legendary account of Belliagola (Asiatic Researches, Vol. IX,

page 268). † "Sthalapurāņa" Extract taken by Capt. I. S. F. Mackenzie (Indian Antiquary, Vol. II, page 180).

is "a compendium of Jaina history, legends and chronology, drawn up early in the present century for Deviramms, a lady of the Mysore royal family, by Devachandra of the Jaina establishment at Malevûr"o This work also cannot, therefore, be called to be an authority for determining the question in hand In Raiavalf-kaths and in Sthala-purana, the authors made no attempt to be accurate on historical points, for the subject-matter in their hands was merely a collection of legends and fables. It is true that there are historical materials underlying these stories, but these should not be taken on trust as they are, but we should test the accuracy of the same by comparing these with other and more trustworthy records before we could accept them as matters of history. To mention one among many inacquiacies in Sthala-purâna, we may quote the line " Châmunda Rava, king of Daksina Madura and the descendant of Jaina Ksata: Pându, "† from which we shall understand how in the legendary accounts Chamunda Raya, the minister, came to be described as the king of Madura.

Further, if there had not been any contemporary and authentic records to prove who caused the image to be constructed, we might have doubted, on the basis of these traditionary accounts, that Châmunda Râya erected this statue. But, fortunately for us, there are records to prove that it was Châmunda Râya and no other who had the image of Gommatesvara constructed.

First, there is the inscription which we have already quoted under the feet of the image in which it is distinctly stated that Châmunda Râja "made" the image. Next, in an inscription, dated about 1180 A D (see page X), we have seen that Châmunda Râya had this image made by his own effort These are supported by a work, named Gommata-sâra, composed by Nemichandra, the

<sup>\*</sup> Lewis Rice-Inscriptions at Sravana Belgola . Introduction, page 3 (1889).

<sup>†</sup> Extract taken from "Sthala purana" by Capt Mackenzie (Indian Antiquary, Vol. II, page 180). It may also be mentioned that in the Pathhvali of Sena gains, we have "Châmundarsya, the king of the Southern Tailanga and Karnātaka, the crest jewel of the Kṣatriya race, a resident of the city of Dakṣina Madhurā, for whose awakening of soul) the image of Vāhuvali Gommata Silmi (was efficacious) and consecrated by Ajita-sena Bhaṭṭāraka" ["दिसियामधुरानगरनिवासि—अञ्चरवंशिरोमियद्विवासिक्क क्यांटकदेशांचिपतिचामुण्डराय—प्रतिवाधक—वाडुबळप्रतिविक्कोमहृस्वामिप्रतिष्ठाचार्य—आयजितस्वामहृस्कायम्"] [Jain biddhānta Bhāskara, Part 1, No I (1912), page 88,

preceptor, and therefere contemporary, of Châmunda Râja, in which we have the following verses:

"Let the aphorisms consisting of the Gommata compendium, the Gommata Jina, on the summit of Gommata Hill and the Daksina Kukkuta Jina (the Southern Kukkuta Jina) constructed by Gommata Råya, be victorious.

"Let that Gommata by whom the face of the image was constructed which was seen ... by the gods ... and sages, be victorious"

The image of Gommatesvara caused the hill on which it was situated to be called Gommata hill, and Nemichandra uses the words "constructed (विविक्तिय) by Châmunda Râya." We have already mentioned that the image of Gommatesvara, which was established by Bharata in Paudanapura, came to be known as Kukkutesvara, when dragons sprung up around it The image established by Châmunda Râya came to be called the Southern Kukkuta Jina to distinguish it from the other one which was in the north. Châmunda Râya, by having this image constructed came to be called Gommata Râya

From these facts we have not the least doubt that it was Châmunda Râya who had this image constructed. For such a great act he himself came to be known as Gommata Râya, which would have been hardly possible, had it been the fact that he merely discovered the image. Nemichandra, the pieceptor of Châmunda Râya, must have been piesent at the time of the establishment of this image (for even in Vâhuvali Charitra we find that Nemichandra was present on this occasion), and consequently the words of Nemichandra, supported as they are by the inscription, must be accepted to be conclusive on this point

The reason why in the works like Vâhuvali Charitra, Râjâvalî-kathe, etc., we find that Châmunda Râya was merely the discoverer of the image, may probably be that the writers of these works desired to ascribe to the image a greater antiquity, causing the image to be considered an object of deeper veneration.

 <sup>&</sup>quot;गोस्मटसंगहसुत्तं गोस्मटसिहरुवरि गोस्मटिलेखा य ।
 गोस्मटरायविकिम्पयदृक्षिणकुक्कुडिलेखा जयर ॥
 जेख विकिस्मय—पिड्मा—वयणं सबहिसिदिदेवेहिं ॥
 सबपरमाहिजोगिहिं दिट्टं,सो गोस्मठो जयर ॥
 [Gommata-sára Karma-Kápda, vorses 908 and 909].

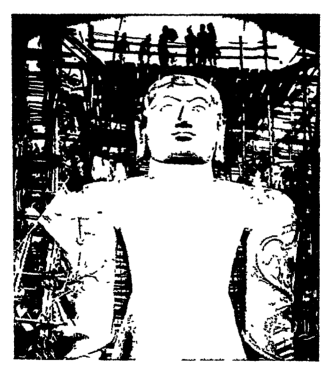


PLATE VII The anointing ceremony of Vâhuvali Gommatesvara



There is one more legend connected with the image of Gommatervara which describes how the pride of Châmunda Râya for establishing such a figure was humbled. The story is as follows:—

"Châmunda Râya, after having established the worship of this image, became proud and elated, at placing this God by his own authority at so vast an expense of money and labour. Soon after this, when he performed in honour of the God the ceremony of Panchâmrita snâna (or washing the image with five liquids-milk, curds. butter, honey and sugar), vast quantities of these things were expended in many hundred pots; but, through the wonderful power of the God, the liquor descended not lower than the navel, to check the pride and vanity of the worshipper. Châmunda Râya, not knowing the cause, was filled with grief that his intention was frustrated of cleaning the image completely with this ablution. While he was in this situation, the celestial nymph. Padmavati, by order of the God, having transformed herself into the likeness of an aged poor woman, appeared, holding in her hand the five amritas in a Beliya Gola (or small silver pot) for washing the statue: and signified her intention to Chamunda Raya, who laughed at the absurdity of this proposal, of accomplishing what it had not been in his power to effect. Out of curiosity, however, he permitted her to attempt it; when, to the great surprise of the beholders, she washed the image with the liquor brought in the little silver vase. Châmunds Râya, repenting his sinful arrogance, performed a second time, with profound respect, his ablution, on which they formerly wasted so much valuable liquids, and washed completely the body of the image From that time this place is named after the silver vase (or Beliya Gola), which was held in Padmâvati's hand." 🤋

We shall now try to ascertain the probable date on which the image

The date of the construction of the construction of the image.

We have already seen that Châmuṇḍa Râya was the minister of Mârasimha II and Râchamalla or Râjamalla II. It was during the reign of Râjamalla that the tradition ascribes the establishment of the image of Gommatesvara. We have found that during the reign of Mârasimha II, Châmuṇḍa Râya distinguished himself as a valiant warrior, and in an inscription in

<sup>\*</sup> Asiatic Researches, Vol. IX, page 266. In the above account a quite different explanation of the name of Sravana Belgola has been given. Recently the Jaines performed an anounting ceremony of Gommatesvara, a picture of which with the scaffoldings erected, is reproduced here. [See the illustration facing this page].

which he gives an account of himself he only makes mention of the victories which he had won There is no mention of any religious work done by him, and had it been the fact that he erected the colossal image during the reign of Marasimha II, he must have mentioned the same, it being a monumental work which has immortalised his Mårasımha II died in 975 A D Châmunda Râya, in his work, named Châmunda Râya Purâna, gives a detailed account of all his exploits and mentions all his titles and how he derived the same, but there is not the slightest mention of the erection of the image of Gommatesvara by him. At the end of this work the date of its It must have completion is mentioned to be Saka 900 (A. D. 978) been, therefore, after A. D. 978 and before the last year of the reign of Râchamalla or Râjamalla II that the image of Gommatesvana was erected. The reign of Rajamalla II ended in A. D 984. We therefore come to a limited period, viz., 978-984 A. D. within which the statue must have been established.

There is a verse in Vihuvali Charitra which purports to give the exact date of the establishment of the image. That verse is as follows.—

"कल्क्यन्दे षट्शताख्ये विज्ञतविभवसंवत्सरे मासि चैत्रे, पञ्चम्यां शुक्कपक्षे दिनमणिदिवसे कुम्मलग्ने सुयाये । सीभाग्ये मस्तनाम्नि प्रकटितभगणे सुप्रशस्तां चकार श्रीमचामुण्डराजा वेल्गुलनगरे नेामटेश-प्रतिष्ठाम् ॥"

ie, Sil Chamundanaya established the image of Gomatesa in the city of Belgula, in Kumbha Lagna, on a Sunday, the fifth day of the bright lunar fortnight, in the month of Chartra, in the praised year Vibhava, in the Kalki age, known as 600, when the auspicious Mrigasira star was visible.

If we accept that the date mentioned above is the true one, as it indicates an auspicious day on which such a great work might have been performed, we shall have to find out on what date in the years between 978 and 984 A. D (for we cannot go beyond this period, as has been already shown) was such a combination possible. We have carefully tested all the possible dates according to the methods adopted in astronomy and found out that on Sunday, the 2nd of April 980 A. D., there was Milgasina Naksatia, and that from the previous day (the 20th Chairia) there was Panchami Tithi (Sukla Paksa) and that there was also Kumbha Lagna on Sunday. This, therefore, may be accepted to be the date on which Chamunda Râya established the image.

But there is one point in the above verse which at the first sight is in discrepancy with the accepted period derived from history. In the above verse, it is stated that in the Kalki age 600, in the praised year Vibhava, the statue of Gominatesvara was established. The Saka Samvat begins after 605 years five months elapse from the Nirvâna of Mahâvîrar and the Kalki era begins 394 years and seven months after the Saka era, or, in other words, 1000 years after the Vîranirvâna. The Kalki era therefore begins from 472 A D. The year 600 of the Kalki would therefore be 472+600=1072 A D, which does not accord at all with history, for Râchamalla II's reign ended in 984 A D. Further, even by astronomical calculation we find that the Pañchamî Tithi in Sukla Paksa in Chaita of the Kalki year 600 falls on Friday, the 23rd Chaitra, a fact which is opposed to that laid down in the verse itself, viz., that the Sukla Pañchamí in Chaitra was a Sunday in that year.

It is, therefore, necessary to interpret "the Kalki era 600" as the sixth century of the Kalki. The Vibhava year should be the eighth in order, so that it may accord with historical facts By "the Kalki era 600 in the praised year Vibhava," therefore, we should mean the eighth year in the sixth century of the Kalki, viz., the year 508 of the Kalki era; and, if we accept this, it exactly accords with the year 980 A D and corresponds in every astronomical detail with the facts mentioned in the verse

There are, therefore, two courses open for us to adopt; first, to reject the verse contained in the Vâhubali Charitra as opposed to the historical records, or to interpret it in the way we have done, so that it may accord with the data obtained from the inscriptions, and we think that the latter course would be the best to adopt.

We shall now try to collect all available information about

Nemichandra
siddhanta-chakrayarta, the author of Davva-samgaha (Dravya-samgraha)
or compendium of the substances From the
last verse of this work, it appears that it was

<sup>\*</sup> Vide:-

<sup>&#</sup>x27;'पण्छ सयवस पणमासञ्जदं

गामिय वीरिविद्वदी सगराजी ।"—[Triloka-sara by Nemichandra i.a., six hundred and five years, joined to five months, having passed away, since the Nirvana of Vira, the baka king (was born)] [See Indian Antiquary, Vol. XII, page 21 (1888)

composed by Muni Nemichandra. In Vâhuvali Charitra we read that Nemichandra, belonging to the Desiya Gana, accompanied Châmunda Râya and his mother when they started to see the image of Gommatesvara at Paudanapura. Further, that Nemichandra also dreamt that there was an image of Gommatesvara on the Vindhyagiri, and that Châmunda Râya, after establishing the image, offered villages yielding a revenue of ninety-six thousand coins at the feet of Nemichandra for the daily worship and festivals of Gommatesvara i

That Nemichandra was revered by Chamunda Râya appears from the following verse in an inscription dated about 1530 A. D., engraved in the enclosure of Padmavati temple in Nagar Taluq, Shimoga District, Mysore:—

''त्रिकेकसार-प्रमुख....... ...... शुवि नेमिचन्द्रः । विमाति सैद्धान्तिक सार्वभौमः चामुण्डराजार्थित-पादपकः॥"

i. e., "(The author of) Trilokasâra and other (works).......Nemichandra, the Saiddhântika Sârvabhauma (the Paramount Lord of those versed in the Siddhântas) shines in this world, his lotus-feet worshipped by Châmunda-râja. "Though a fragment of this verse is effaced, the meaning is quite clear. The Saiddhântika Sârvabhauma is a synonym of the epithet 'Siddhânta-chakravartit," generally applied to Nemichandra

Nemichandra himself, in his work entitled Gommatasâra, has praised Gommata Râya or simply Râya which, as we have shown before (see pagesaw), is but another name of Chê nunda Râya. In the eulogistic verses, Nemichandra has mentioned that Ajitasena was the

\* "द्व्यसंगद्दमियां मुखिखाहा देाससंचयद्यदा सुद्पुरुखा । साध्यंतु तखुसुत्तघरेख विमिचंदमुखिया भवियं जं ॥ [Dravya-saṇgraba, verse 58.]

† १४४०:-"भारवदेशीगधाग्रेसरकित्रसिद्धान्तविक्रेमिचन्द्र-श्रीपाद्दाग्रे सद्दा षण्यवतिदशक्तत्रद्धस्थ्रग्रमस्थ्यान् ।
द्वा श्रीगोमटेशोत्सवसवननित्याचनविभवाय
श्रीमधामुण्डराजा निजपुरमथुरां संजगाम क्षितीकाः॥"

[Váhuvali Charitza, verse 61.] † Epigraphia Carnatica, Vol. VIII, Nagar Taluq, Inscription No. 46.



Gommatasara we know that it was composed by Nemichandra. It may be well to give a brief account of the works of Nemichandra at this place.

Gommatasara is so named, as it was composed for the reading of

Gommatasara.

Châmunda Râya who, as we have already shown,
was also known as Gommata Râya. This work
is also known as Pañcha-samgraha† [the compendium of five
things], the significance of which will be understood when we mention
that in it the following five subjects have been thoroughly treated

(1) Bandha (bondage), (2) Badhyamana (that which is bound), (3)
Baudhasvâmi (that which binds), (4) Bandha-hetu (the cause of
bondage) and (5) Bandha-bheda (the varieties of bondage)

The work consists of 1705 verses in Prakrit, and is divided into two parts Jivakanda and Karmakanda, containing 733 and 972 verses respectively. In Jivakanda, there is an enumeration of Marganas, Gunasthanas, Jiva, Paryaptı, Prana, Sanga and Upayoga. † In Karmakânda, there are nine sections, called Prakritisamutkîrtana, Bandhodavasatva, Sattvasthanabhanga, Trichülika, Sthanasamutkirtana, Pratvaya. Bhavachûlikû, Trikaiana-chûlikû and Karma-sthiti-rachanû. The eight varieties of Karma and the bondage of Karma, with respect to its Prakriti, Sthiti, Anubhaga and Pradess, are also treated in detail. There are also various other subjects connected with Karma which are elaborated in this part To be brief, the first part of Gommatasara gives an idea of the natural characteristics of Jivas and the means and stages of their development, while the second part describes the obstacles producing bondage of Karma which must be removed, in order that Jivas might attain liberation. The advancement of the soul is the end which the author always keeps in view : and it is in this light that he has summarised the precents of Jaina Acharvas on this point in Gommatasara The work, in very brief limits, comprises most of the important tenets of Jaina philosophy.

#### \* ''सिद्धंतुद्यतङ्कुगयोग्धम्मळवरणेमिचंदकरकळिया । गुजरयजभूसर्वाबुहिमश्चेळा भरउ भुवचयळ ॥ '' [Gommatasara, Knimakanda, yerse 987.]

<sup>&#</sup>x27;श्रीमञ्चामुण्डरायप्रशासुक्एं गोम्मटसारनामधेयपञ्चसंग्रहशालं प्रारममानः।'' [Commentary on Gommalastra by Abhayachandra. From a M88. in the Central Jaina Oriental Library, Arrah]

<sup>†</sup> What these wean will appear from Dravys-samgrahs, pages 89, 87, 93, 7 and 8 respectively

and proceeds to lay down the ways and means to liberation, warning us against the hindrances and obstacles to the same

Châmunda Râya himself wrote a commentary on Gommata-Commentaries on sara in Canarese language. In the last verse of Gommatasâra. Gommatasara there is a reference to the fact that Châmunda Râva wrote in the popular language a commentary, named Vîra-mârttandî? [Gommatasâra, Karmakânda, verse 972.] One of the titles of Châmunda Râya being Vîramârttanda, he named his commentary "Vira-marttandi," meaning "composed by Vira-marttanda." This commentary of Châmunda Râya seems to have been lost. and we only have a reference to it in another commentary, named Keśavavarniya Vritti, by Keśavavarni, in the opening verse of which the author save: "I write the Vritti on Gommatasara from the Karnâtaka Vritti "† There is another commentary on Gommatasâra named Mandaprabodhikê, written by Abhavachandral. Following these commentaries. Todarmalla has written a commentary in the Hindi language which is widely read by the Jaina Pandits of the present day §

Labdhisâra, is a treatise on Labdhi, which literally means "attainment'. The sense in which it is used in Jama philosophy is "the attainment of those things which will lead to perfect conduct." Labdhi is said to be of five kinds,

```
* Vade :-
 गामाटसत्तक्षिष्ठणे गामाटरायेण या कया देसी।
  से। रामे। चिरं कालं खामेख य वीरमचण्डी ॥"
                               [Gommatasara, Karmakauda, verse 972.]
t Vida:-
  ''नेमिचन्द्रं जिनं नत्वा सिद्धं श्रीद्यानमृषणम् ।
  वृत्तिं गोम्मटसारस्य कर्वे कर्णाट-वृत्तितः ॥"
                           [Vritti by Kefavavarni ]
I Vide:-
  "भुनिं सिद्धं प्रवाग्याहं नेमिचन्द्रं जिनेश्वरम् ।
  टीकां ग्रेस्मटसारस्य कवे मन्द-प्रवाधिकाम ॥"
                           [Commentary by Abnayadeva ]
  § The editions of Gommata-sara arc .-
        1 Jiva-Kanda (Ed by Pandit Mancharlai) Bombay, 1914
        2. Karmakanda (Râya Chandra Series) Bombay, 1912
   || Labdhisåra has not yet been printed, and we give the above account from
```

a manuscript in the Central Jama Oriental Library, Arrah. A notice of another manuscript of Labdhisåra, whore a brief summary of the work has also been given, may be found in Notices of Sanskrif Manuscripts, by Rajendralal Mitra, Vol. IX

Part I, page 86. The manuscript is there numbered 2930

6

Ksivopasamika, Visaddhi, Desans, Pisyogya and Katana 2 The first four kinds of Labdhi appear without distinction to Bhavva and Abhavya individuals, but the fifth one appears only to a Bhavya individual who is advanced towards perfect conduct. The opening verse of Labdhisara is as follows :-

#### सिङे तिर्णेदचन्डे ग्रायरिय उचल्काय सबसाइग्णे। बंदिय समाइंसया चरित्तलक्षिं परुवेगा ॥

ie. "Bowing to Siddhas. Jinendras. Acharvas. Upádhyavas and Sádhus.† I shall relate the attainment of perfect faith and conduct"

Ksapanasárai by Nemichandra should not be confounded with another work of the same name written by Kşapanastıra. Mádhavachandra, the latter being composed in Sanskrit prose and the former in Prakrit verse. The subject-matter of both these works is the same, for each of them treats of Bandha. Kasáya, Lesyá, etc., and lays down the means by which Kasívas may be removed. Ksapana literally means 'destruction' and K-apapasara deals with the destruction of Kasayas. The opening verse of the work is as follows:---

#### कसायसवेण द्रारो परिणामा केरिसा हवे। कसाप उवजागा छेस्सा वेदा य का हवे ॥"

This work may be considered to be a continuation of Labdhisara. and both Labdhisara and Ksapanasara are so related to Gommatasara that these may be said to be a sequel to it. The number of verses in Jivakanda of Gommata-sara is 733, that in Karmakanda 972, that in Labdhisára 380 and that in Ksapanasára 270.

Trilokasaras contains a description of the three Lokas (regions of the universe). In it is found a description of the countries of the earth, with oceans, mountains, Trilokasára. etc., together with a description of the abodes of heavenly beings and

## चत्तारि वि सामण्या करणं पुण होदि सम्मत्ते॥"

[Gommatasāra, Jīvakānda, verse 650]

† For an explanation of these terms, see Dravya-samgraha, page 112.

. The account given here is from a manuscript in the Deva Kumar's Central

Jaina Oriental Library, Arroh, § This work has not yet been printed. We give an account of it from Notices of Sanskrit Manuscripts by Rajeudaralal Mitra, Vol. VI, page 97. Manuscript No. 2011. There is a manuscript of this work in the Arrah Library.

<sup>\*</sup> Vide :-

<sup>&#</sup>x27;'खयउचसमियविसोही देसणणउग्गकरणस्द्री य ।

the inmates of hell. The stars and planets, with their orbits, are described, and there is a mention how night and day are caused by the motion of the earth. Besides these, there are other subjects, such as the various kinds of measurements, methods of reckoning, etc.

The opening verses are as follows:-

"वलगोविंद् सहामाथि किरवाकलावरवाचरवावहिकरणं। विमलयरवेमिचंदं तिहुववाचंदं वामंसामि॥ भववावेंतरजोहसविमावावरितिरयलेग्यजिवामववे। सहामरिंद् वारवद् संपृजिय वंदिए वंदे॥"

The last verse, similar to that of Dravya-samgraha, is as follows :— ''इदि खेमिचंदमृखिखा अध्यस्सुदेखुमयख दिवच्छेख । रियम्रो तिकेायसारी कमं तु तं वहु सुदाइरिया ॥''

There is a commentary on Tillokasaia, written by Madhavachandia Traividya, in the introduction of which we find that the work was obviously written by Nemichandia for imparting knowledge to Chamunda Raya. It is curious to note, however, that at the end of the commentary, Madhavachandra says that he himself wrote some verses which have been incorporated in this work, according to the instructions of his preceptor Nemichandra. The commentary begins with the following verse.—

"त्रिसुवनचन्द्र जिनेन्द्रं भक्त्य नत्य त्रिक्षेकसारस्य । वृत्तिरियं किञ्चिक्क्क-प्रवेषिनाय प्रकादयते विधिना ॥"

We further hear that there is a work, named Pratisthapatha, Pratisthapatha, by Nemichandra, which was written in imitation of another work of the same name written by Indranandi, to whom Nemichandra makes obeisance in Gommatasara ‡ This work is said

"श्रीमद्मतिहताप्रतिमनिःप्रतिपक्षनिष्करण—भगवन्नेमिचन्द्रसैद्धान्तदेवहचतुर्तुरेगचतुरुद्विपारगङ्चामुण्डरायप्रतिवेधनव्याजेन श्रशेपविनेयजनप्रतिवेधनार्थे त्रिलेकसारनामार्न प्रत्थमारचयन् तत्रादी निर्वि न्नतः शाखपरिसमाप्र्यादिकपळकुलमवलेक्य विशिष्टदेवतामभिष्टीति ।"
[Introduction to the Commentary by Madhayachandra.]

ं "गुरुषेमिचंदसम्मद्—कदिमयगाहा तहिं तहिं रददा। माधवचंदतिविज्जे खिखमगुसरविज्ञ मज्हेहिं॥" [Commentary by Mådbavachandre.]

‡ ''जमह गुजरयजभूसक्तिव्हंतामियमहन्त्रिभनमानं । षरवीरजंदिनंदं जिम्मलगुजमिद्धंदिगुर्वं ॥'' (Gommatasára, Karmakénja, verse 896) to consist of directions for the establishment and consecration of images. Pandit Javâharlal Shâstrî has written that he has seen an incomplete manuscript of this work. We are at present unable to give any further information about the same.

In Gommatasaia, we have a mention of several sages to whom

The Gurus of Nemichandia makes obeisance as his preceptors.

These sages are Abhayanandi, Indranandi, Vîranandi and Kanakanandi! There is an epic, named Chandra-prabha Charitam (which we have often quoted in our commentary on Dravyasamgraha) composed by Vîranandi, at the end of which it is written that Vîranandi was the disciple of Abhayanandi; and that Abhayanandi was the disciple of Gunanandi. In Gommatasara itself we find that Kanakanandi was, the disciple of Indranandi §

† "समिक्षय ग्रमयसंदि सुदसायरपारगिंदसंदिग्रह । बरवीरसंदिसाहं पयडीसं पचरं वोच्छं ॥"

Also --

"चरइंदर्णंदिगुरुणा पासे सेाऊण सयळिस्दंतं । सिरिकणयणंदिगुरुणा सत्तर्हाणं समुद्धिं ॥" [Gommatashia, Karmakāṇda, verses 785 and 896]

‡ "वसूव सव्याम्बुजपद्मबन्द्यः पत्रुमुँनीनां गणभृत्समानः । सद्ग्रणीदेँदिगणाप्रगण्या गुणाकरः श्रीगुणनिद्ननामा ॥ मुनिजनजुतपादः प्रास्तिभध्याप्रवादः सकलगुणसमृद्धस्तस्य दिष्यः प्रसिद्धः । ग्रमवद्भयनन्दी जैनधर्माभिनन्दी— स्वमहिमजितसिन्धुभैव्यलेकैकवन्धुः ॥ भव्यास्माजविवेष्यनेष्यतमतेर्मास्वत् समानत्विषः दिष्यस्तस्य गुणाकरस्य सुधियः श्रीवीरनन्दीत्यभृत् । स्वाधीनाखिद्यवाङ्मयस्य भुवनप्रस्यातकीर्त्तः सर्ता संसत्सु व्यजयत्त यस्य जियने वाचः कुतकोङ्कुदााः ॥"

चिन्द्रममचरितप्रशस्तिः। इलोकाः १, ३, ४, ]

§ "वरदंदगांदिगुरुणो पासे सोऊज सयहसिद्धंतं । सिरिक्षणयणांदिगुरुणा सत्तर्गां समुद्दिर्हं ॥" [Gommatasāra, Earmakāṇṇa, verse 896.]

<sup>\*</sup> Vide Introduction to Vrihad-dravyn-samgraha, page 9, footnote No. 2.

Davva-samgaha or Dravya-samgraha,\* the work which we are Dravya-samgraha. publishing as the first volume of our series, may be conveniently divided into three parts. The first part deals with the six Dravyas (substances) including the five Asti-Klyrs existing in and comprising this universe. This part extends from verse 1 to verse 27. The second part, comprising verses 28-39, deals with the seven Tattvas and nine Padarthas. The third part consisting of verses 40-57, describes the way to attain liberation.

In the opening verse, along with the usual Mangalacharana it is mentioned that Dravya consists of Jiva and Ajiva. In the second verse, Jiva is defined; and the several characteristics of Jiva mentioned in this definition are taken up one by one in verses 3-14 and a detailed consideration of the same is embodied therein. After this detailed description of Jiva, the author proceeds to describe Ajiva in verse 15 which consists of Pudgala. Dharma. Adharma. Akâtâ and Kâla, each of which is defined in verses 16-22. These five classes of Ajiva with Jiva make up the six Dravyas existing in this universe.

Among these, Jiva, Pudgala, Dharma, Adharma and Ākûśa are called Astikâyas (verse 23), the definition of which is given in the next verse. The first part ends after two more verses.

The second part deals with the seven Tattvas, riz, Asrava. Bandhana, Samvara. Nirjarâ Mokse, Jiva and Ajiva. These seven, together with Punya and Pâpa are known as the nine Padârthas. Some again regard all these nine as Tattvas. The different verieties of Asrava, Samvara, etc., are treated in detail in verses 29-38.

The third part begins with verse 39, in which and the next verse the means to attain liberation are stated, according to the ordinary and realistic points of view. Perfect faith, perfect knowledge and perfect conduct which are essential to obtain liberation are then defined, and

<sup>\*</sup> Manuscripts of Dravya-saugruha are: Dravya-saugruha par Nemichandra [E. Leumann. A list of the Strassburg collection of Digambura manuscripts. (Wiener Zeitschrift für die kunde des Morgenlandes, Vol. XI, page 297-312), Wien. 1977. There is also a MSS. of Dravya-saugraha with Dravya-saugraha-saitra-vritti in the Govt Oriental MSS. Library, Madras [Vide Alphabetical Index of MSS. in the Govt. Oriental MSS. Library, Madras. 1893.] Vide also notices of MSS. of Dravya-saugraha and its commentary in Netices of Sanskrit MSS. by Haravirased Sastri, Vol. X. Nos. 3292 and 3233, the latter being a copy of the commentary by Brahandera. The printed editions are Vinhad-dravya-saugraha, edited by Javaharlal Sastri (Ragehaudra Jaina Sastramila No. 10) (Bombay) Dravya-saugraha prebitshed by Jaina Grantha-Ratnákara Office (Bombay) and Dravya-saugraha (Benares) 1930

in this connection the importance of Dhyâna (meditation) is emphasised. In verse 49 we are introduced to the prayers of the Jainas by which one should attempt to concentrate the mind upon the Arhats, Siddhas, Achâryas, Upâdhyâyas and Sâdhus These five classes of beings are known as the five Paramesthis, and their characteristics are described in verses 50-54 The work ends with a mention of the efficacy of Dhyâna (meditation)

The commentary on Diavya-samgiaha which we publish herewith Brhmadeva's commentary have been quoted by Subhachandra in his commentary on a work entitled, Svāmi-kāitikeyā nuprekṣā. There is, therefore, no doubt that Bramhadeva must have lived before, or at least was the contemporary of, Subhachandra The commentary on Svāmi-kāitikeyā-nuprekṣā by Subhachandra was finished on the 10th of Magh, in the Vikiama year 1613† Subhachandra wrote another work, named Pāndava-Puiāna, at the end of which it is mentioned§

# ्रै "द्रव्यसंग्रहस्त्राणां वृत्तिं वस्ये समासतः ।" [ ब्रह्मदेववृत्तिः ] Also श्रीनेमिचन्द्रं सद्धान्तिदैवैवि रचितस्य द्रव्यसंग्रहाभिघानप्रत्यस्य सम्बन्धिनी श्रीब्रह्मदेवकृतवृत्तिः सप्राप्ता ।

\* We mention this on the authority of a passage written by Pandit Javaharlal Sästrî in his Introduction to Vribid-dravya-samgraha, page 11 There is evidence that Subhachandra was well-versed in the works of Nemichandra,

of त्रैक्ठे।क्यसार-गोमहसार-क्रिक्षसार-क्षपणसारादिशास्त्र-सरित्पतिपारप्रात्तानां"

[ Pattavali printed in Jain Siddhanta-Bhaskar, a Part I, No 4, page 45 ] tVide 'श्रीसडिकसभापतेः परिमिते वर्षे हाते पोडशे ।

श्रीमच्छीशुभचन्द्रदेव-रचिता शेका सदा नन्दतु"॥

[Prajasti of the commentary on Svámíkártikezá-nuprekçá by Subhachandra as quoted in Jaina Siddhánta Bháskaraa Part I, No 4 page 67]

Dr Bhandarkar, however, in his Report on Sanskrit Mss. page 113 (Bombay), says
"Subhachandra finished his work on the 10th of Magha in the year 1618 of Vikrama"

६ ''श्रीमद्विक्तमसूपतेद्विकहते स्पष्टाष्टसंख्ये द्यते रम्येऽष्टाधिकवत्सरे सुखकरे माद्रे द्वितीयान्तियौ । श्रीमद्वाग्वरनिर्वृतीदमतुळे श्रीद्याकवाटे पुरे श्रीमच्छीपुरुषाभिधे विराचितं स्थेयात् पुराणं चिरम्॥"

[Pindava-Puripa Presasti verse 86. From a Mss. in Jama Library, Arrah]
The place, Sākablta Pura, where the work Pāndava Purāņa was finished, is
Sangblr', where Subhachandra succeeded his guru in the Patta established in that
Sangblr', where Subhachandra succeeded his guru in the Patta established in that
splace The order of succession of Gurus of Subhachandra is as follows, Padmanand,
place The order of succession of Gurus of Subhachandra is as follows, Padmanand,
Pakala-kīrti, Bhubana-kīrti, Jūānabhūguna, Vijayakīrti, Subhachandra For a
further account of Subhachandra, the reader may refer to an article in Jama Siddhauta Bhāskara, Part I, No. 4 pages 65-68

that it was finished in the Vikrama year 1603. Manuscripts of the commentary on Svāmi-kāltikeyā-nuprek-ā and Pāndava-Purāṇa have been discovered from which we quote the above dates. This Subhachandra seems to be different from an author of the same name who composed Jūānārṇava, etc.

Thus it is clear that the commentator, Brahmadeva, was born several centuries after Nemichandra Consequently, the statements which he makes about the composition of works by Nemichandra must be read with caution and accepted only when the same are confirmed by other proofs Keeping this fact in view, we are not inclined to accept, without any further evidence, the statement made by Brahmadeva, namely, that Nemichandra first wrote a small treatise, in twenty-six verses, entitled Laghu-dravyasameraha, for a merchant named Soma, in the temple of the Tirthankara Muni Subrata, in the town Asrama of the ruler Sripala, under the King Bhoja of Dhara, in Malwa, and that subsequently Nemichandra enlarged the work and named it Vrihad-dravya-samgraha.† We do not find any indication of such a fact in the work itself, and in the last verse. Nemichandra has named his work to be "Davvasamgaha (or Dravya-samgraha and not "Vrihad-dravya-samgraha)," as it would have been the case according to the statement of the commentator. Further, the supposition that Nemichandra flourished during the reign of Bhoja of Malwa makes his date later than what has been proved by inscriptions and authorities quoted before. For this reason we do not feel ourselves justified in agreeing with Pandit Javaharlal Sastri in holding that Nemichandra resided for a time in Malwa and then went to other places, especially as there is no certainty as to the Bhoja (for there are several kings of this name) mentioned in the commentary.

<sup>ं&</sup>quot; श्रथ माळवदेशे घारानामनगराधिपति-राजमोजदेवामिधानकिकाळचक्र-वर्षिसम्बन्धनः श्रीपाळमण्डळेदवरस्य सम्बन्धिन्याश्रमनामनगरे श्रीमुनिसुवत-तीर्थकरचैत्याळये...सोमामिधानराकश्रेष्ठिना निमित्तं श्रीनेमिचन्द्रसिद्धान्तिदेवैः पूर्वं पड्विंशतिगाधामिळ्घुद्रव्यसंग्रहं कृत्वा पद्माद्विशेषतस्वपरिक्रानार्थं विरन्धि-तस्य बृहद्द्वयसंग्रहस्याधिकारग्रुद्धिपूर्वेकत्वेन वृत्तिः प्रारभ्यते।"

<sup>[</sup>Introduction to the commentary by Brahma-dovn ]

In the Mss, of Dravyasamgraha-sutra-Vritti pre-cryed in the Govt. Oriental Mss. Library, Madras, the name of the merchant given is 🗪 instead of 🚁

With these words as a preliminary, we leave the reader to peruse the following pages, hoping that the subject matter and the method of treatment adopted by the celebrated Jaina Acharya will meet with due justice in his hands according to the intrinsic merits underlying the same.

## द्रव्य-संग्रह: DRAVYA-SAMGRAHA

## जीवमजीवं द्वं जिणवरवसहेण जेण णिहिहं। देविंदविंदवंदं वंदे तं सव्वदा सिरसा ॥ १ ॥॥

Jivamajivam Davvam jinavaravasahena jena niddittham Devinda-vinda-vandam vande tam savvadâ sirasâ—(1).

Padapîtha.—तेष Jena, by whom जियरपरहिए Jinavaravasahena, the greatest of the great Jinas कोषवाीचे Jivamajivam, Jiva and Ajiva. दर्ज Davvam, the Dravya. जिह्ह Niddittham, has been described. देख्याँपर्देश Devindavindavandam, worshipped by the host of Indras. च Tam, him. सम्बर्ध Savvadâ, always विदल Sirasâ, with the head. बदे Vande, salute.

1. I always salute with my head that eminent one among the great Jinas, who is worshipped by the host of Indras and who has described the Dravyas (substances), Jiva and Ajiva

#### COMMENTARY.

The title of this work 'Dravya-Samgraha' being interpreted literally means "A compendium of Dravyas" According to the Jaina philosophy, the component factor of the universe is Dravya (substance), which is subdivided into Jiva (living) and Ajiva (non-living) substances. Everything in this universe is either Jiva or

जीवमजीवं द्रव्यं जिनवरवृषसेण येन निद्धिम् । देवेन्द्रवृन्द्वन्यं चन्दे तं सर्वदा शिरसा ॥१॥ Jivamajivam dravyam Jinavaravrişabhena yena nirddiştam Davendravrindavandyam vande tam sarvvada sirasi—(1)

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering:

Ajiva or a resultant of these The author of Dravya-Samgraha has fully described Dravya with its classes and sub-classes in verses 1-38 of this work. Jiva, the first variety of Dravya, is defined in verse 2 and a detailed explanation of this definition is given in verses 3-14. Ajiva, the second variety of Dravya, is next described with its subdivisions in verses 15-27

The first verse of this work is nothing but the usual Mangala-charana, in which the author salutes Mahavira, the twenty-fourth Tirthankara of the Jamas He is called here the Eminent One among the great Jinas. The word Jina literally means "the Victor" One who has freed himself from the bondage of Karma by conquering Raga (attachment) and Dvesa (Aversion) is called a Jina by the Jainas. In Buddhist scripture the word Jina is often used as a synonym to Buddha. In the lexicon called Amarakosac and in popular Sanskrit literature, the use of the word Jina to signify Buddha is too common. The Buddhists take the word Jina to mean one who has conquered Mara ‡ But the word Jina is used in a special sense by the Jainas. The Ganadharas or disciples of the Tirthankaras and the Tirthankaras themselves are known as Jinas, Jinendras, Jinesvaras, etc. [See Appendix A.]

Lord Mahavira has been saluted at the beginning of almost all the later works of the Jainas. Here it is said that he is worshipped by the Indras. Indras are Gods who possess special excellent powers ["पर्माह्मप्राधिन्य-प्राप्टेस: | Tattvartha-raja-varttika by Akalanka Deva IV. 4 1] According to Jaina eschatology there are four kinds of Gods, dwelling in four different spheres, known respectively as Bhavana, Vyantara, Jyotisa and Vaimanika [See Appendix B.] The Vaimanika region is again subdivided into Kalpa and Kalpatita spheres Indras are a higher order of Gods who dwell in Bhavana, Vyantara and Jyotisa regions and the Kalpa sphere only of the Vaimanika region. There are no Indras in the Kalpatita sphere.

 <sup>&</sup>quot; सर्वज्ञः सुगता बुद्धो धर्मराजस्तथागतः । समन्त्रभद्रो भगवान् मारजिल्लोकजिल्जिनः॥"—Amarakoşa, I. lines 25, 26.

t We quote only one instance among many .— ''सेच्यं मारवधूभिरित्यभिहिता बुद्धो जिनः पातु वः।"

सिंह्य मारवाभूभारत्यामाहता वुक्ता ाजनः पाछ पर्मा

In the Jains work on Nysya called Parikamukha, Jina is used in the name sense, e g., -

Besides these Indras among Gods, there are also others among men and among the lower animals

There is a difference of opinion between the two principal sects of the Jainas as to the number of Indras. "The Svetâmbaras assert that there are twelve heavens and sixty-four Indras;" but "the Digambaras maintain that there are sixteen heavens and one hundred Olympian monarchs (Indras)" From a verse † found in most of the commentaries on Digambara Jaina works, we learn that "there are forty Indras among the Gods who dwell in Bhavana (sphere), thirty-two among the Gods (who live in) Vyantara (sphere), twenty-four among the Gods (living in) Kalpa (sphere), two among the Jyotişa or planetary Gods, the sun and the moon, (one among) men and (one among) the Tiryaks ‡ (i.e. all creatures excluding Gods, men and inmates of hell)."

Mahâvîra is said to have been the propounder of all the Jaina Canonical works The wrong theory that Mahâvîra is the founder of Jainism and that Jainism is an offshoot of Buddhism, has long ago been exploded; and when we say that there is a tradition that Mahâvîra spoke to his disciples what has been embodied in the Canonical works of the Jainas, it must be understood that, though the fundamental truths of Jainism were preached long before Mahâvîra, it was after the Nirvâṇa of this last Tirthankaia that the teachings of Jainism were reduced to writing which formed the basis of the Jaina Canonical works now extant.

The Atgas which are the Canonical works of the Svetâmbara sect of the Jainas are said to have been dictated by the fifth Ganadhara Sudharmâ Svâmi to his disciple, Jambu Svâmi, when the latter asked the former to explain the tenets of Jainism as laid down by Mahâvîra. In the Atgas we find questions like this: "What has been laid down by Lord Mahâvîra, the Tîrthatkara, on such and such a matter?" § put to Sudharmâ Svâmi by his disciple,

<sup>\*</sup> Asiatic Researches, Vol. XVII, p 289.

<sup>†</sup> मवणालय चालीसा विंतरदेवाण हेति वचीसा । कप्पामर चडबीसा चंदी सरी खरी तिरग्रा ॥

<sup>‡ &</sup>quot;भाषपादिकमञ्जूष्येभ्यः शेषाह्तिर्यगयानयः।"

<sup>[</sup>Tattvårthådhigama Sütra by Umåsvåmi, IV. 27.] § "समयेखं भगवया महावीरेखं आद्दगरेखं तित्थगरेखं '''' के सूद्धे प्रवक्तां।''

<sup>---</sup>Jüstrıdharmakatlısığa Introduction.
" समयोगं भगवया महावरियां •••के स्रष्टे पण्याचे ।" --- Vipska Sutrsiga.
Introduction.

Jambu Svāmi. Further, in the Angas there are sentences spoken by Sudharmā Svāmi to the effect "I am telling you such and such a matter, as described by Lord Mahāvīra" From passages like these, it becomes certain that Mahāvīra is the earliest authority to which the existing Jama Canonical works refer.

The Digambaias, however, deny the authority of the Atgas and say that the original Canonical works have perished during the first century after the Nirvâṇa of Mahâvîra, but they also maintain that the tenets of Jainism were made popular by Lord Mahâvîra. The tradition of both the Jain sects thus agree in attributing to Mahâvîra the popular exposition of the tenets of Jainism. This is the reason why we most frequently find Mahâvîra worshipped by the Jaina writers in the opening verses of their Works as the great propounder of the Truths of their religion. Here also Nemichandra, the author of Diavya-Samgraha, seems to have saluted Mahâvîra as the propounder of Dravya, which is the subject-matter of the present work

The word "Jiva" is usually translated as "Soul," "Laving being," "Consciousness," etc., and Ajiva as "things without life," "non-living substance," etc., but we shall use the original words throughout the translation. The accurate meaning of these terms will be understood from the verses which follow, and which deal with the distinguishing characteristics of each of these substances.

## जीवो उवश्रोगमश्रो श्रमुत्ति कत्ता सदेहपरिमाखो । भोत्ता संसारत्थो सिद्धो सो विस्ससोड्डगई ॥ २ ॥ †

Jîvo uvaogamao amutti kattâ sadehaparimâņo.

Bhottâ saṃsârattho siddho so vissasoḍḍhagaf—(2)

Padapûtha.—कीनो Jivo, Jiva वन्नोगनेश Uvaogamao, characterised by upayoga. बनुति Amuttı, formless. कता Kattâ, agent वर्षपरिनाचा Sadehaparimāno, equal in extent to its own body. नेता Bhottâ, enjoyer. चनारचा Samsârattho, being in the Samsâra चित्रे Siddho, siddha. चे So, he. विस्तिवर्षक्वे Vissasoddhagaî, having a natural upward motion.

2. Jiva is characterised by upayogâ, is formless

क्रीचः उपयोगमयः अमृत्तिः कत्ती खदेहपरिमाखः । भाक्ता खंखारस्थः सिद्धः स विस्नसा ऊर्द् ध्वगतिः ॥ २ ॥ Jivah upayogamayah amürtih karté svadehaparımánah Bhokté samsérasthah siddhah sa vierasé ürddhvagatih—(2)

<sup>ं &</sup>quot;बोच्छामि आसुपुद्वीप जह भखियाणि भगवया।"—Praśna-vyákarapánga VI t Sanakrit rendering

and an agent, has the same extent as its own body, is the enjoyer (of the fruits of Karma), exists in samsara, is Siddha and has a characteristic upward motion.

#### COMMENTARY.

In this verse the author lays down the distinguishing characteristics of Jiva The nine characteristics of Jiva mentioned in this verse will be taken up one by one in verses 4-14, and a full explanation of them will be given in the notes to the said verses. Brahmadeva in his Commentary on Dravya-Samgraha has mentioned in connection with this verse that each of these characteristics of Jiva is mentioned in order to differentiate the Jaina conception of 'Jiva' from that of Sānkhya, Nyāya, Mīmāmsā, Chārvāka, Sadāsiva and Bauddha systems of philosophy. His words are as follows.

" जीवसिद्धिः चार्वाकं प्रति, श्वानदर्शनीपयोगलक्षयं नैयायिकं प्रति, श्रमचै-जीवसापनं भइचार्चाकद्वयं प्रति, कर्मकत् त्वसापनं सांख्यं प्रति, स्वदेष्ट-प्रमिति-सापतं नैयायिक-मीमांसक-सांस्य-त्रयं प्रति, कर्ममेशकत्व-व्यास्यानं बीखं प्रति. संसारस्य-व्याख्यानं सदाशिवं प्रति. सिखत्व-व्याख्यानं भइ-चार्बाकड्यं प्रति, ऊद् ध्वगति-स्वमावकथनं माण्डलिक-प्रनथकारं प्रति इति मतार्थो हातव्यः।" ie. Jiva is established to (refute) Charvaka, its characteristic of having upayoga consisting of Jnana and Darsan is said to (refute) the followers of Nyaya, that of Jiva being formless to (refute) Bhatta (i.e., those who follow Kumarila Bhatta, the propounder of one branch of Mimamsa philosophy) and Charvaka, that of the agency of Karma to (refute the) Sankhya (view), that of having the same extent of its hody is expressed to refute the three, viz., the Nyaya, Mimamsa and Sankhya views, that of the enjoyment of (the fruits of) Karma is said to refute the Buddhistic view, that of being in the Samsara to refute Sadásiva, that of being Siddha to refute Bhatta and Chârvâka, and that of having an upward motion to refute views of all other writers."

It should be remembered that, as the Hindu and the Buddhist philosophers omitted no opportunity to refute the views of the Jaina philosophy, so also the Jain philosophers on their part tried to refute the views of their opponents. It is a special feature of nearly every system of Indian philosophy to proceed to maintain its own views after refuting those of other systems Examples of such refutation by Hindu philosophers may be found in Veddiata Satra, Chapter II, Padas I and II, and Satkhya Satra, Chapter V. The refutation of the views of the Hindu systems of philosophy may, on the other

hand, be found in numerous Jama works, such as Ratnâkarâvatârikâ, Syâdavâdamanjarı, Prameyakamalamârtanda, etc., etc.

In this verse also Jiva is recognised as against the Charvaka view, which recognises no proof but Pratyaksa which is only derived through the senses. The Nyâya system recognises the difference between a quality and the possessor of a quality ( गुजगुजिसेदः ); but in this verse, by saying that Jiva consists of the quality upayoga which is made up of Jñana and Darsana, that theory of Nyaya Similarly, by saying that Jiva is the agent of all actions, the Sankhya theory that Purusa is indifferent ( उदासीनः ), is denied. The other characteristics also deny in this manner the views of Mimamsa, Buddhistic and other systems of philosophy. These will be further explained in notes to verses 4-14. But it should be remembered that the author does not directly proceed to refute the views of the other systems of philosophy, for that would be entirely impossible in a compendium like this What the commentator, therefore, suggests, is that by laying down this definition of Jiva, the author has incidentally denied the opposite views of other systems of philosophy.

For a brief account of the tenets of different systems of philosophy, we refer the reader to Sarvadarsansangraha of Madhavacharya (Ed. by Cowell) in which the account of Jaina philosophy, under the head of "Arhat Darsan," is worthy of notice as being written by a non-Jaina author who, though not very enthusiastic about Jainism, tried his best to be impartial.

The following verse from Pañchâstikâyasamayasâra by Kundakundâchârya, is exactly similar to this verse of Dravya-Samgraha —

### जीवोचि ६वदि चेदा उपग्रागविसेसिदा पहु कता। मोत्ता य देहमचो या हि मुत्तो कममसंज्ञतो॥

[ पञ्चास्तिकायसम्बद्धारः । २० । ]

i.e., "Jiva is conscious, formless, characterised by upayoga, attached to Karma, the lord, the agent, the enjoyer (of the fruits of Karma), the pervader of bodies (large or small.)"

The only characteristic of Jiva mentioned in Dravya-Samgraha but not found in the above verse, is that of having an upward motion; but this is mentioned in the next verse of Panchastikayasa-mayasara:—

"कम्ममळविष्पमुको सङ्हं छोगस्त चंतमधिगंता।" चित्रकावनमारः । २०। ie., "That which goes upward to the end of Loka, being freed from the impurity of Karma"

## तिकाले चदुपाणा इंदिय बलमाउ श्राणपाणो य । ववहारा सो जीवो णिचयणयदो दु चेदणा जस्स ॥३॥॥

Tikkâle chadupânâ indiya balamâu ânapâno ya Vayahârâ so jîvo nichchayanayado du chedanâ jassa—(3).

Padapātha— व्यवस्थ Vavahārā, according to Vyavahāra Naya विद्वार Tikkāle, in three kinds of time इ दिय Indiya, Indriya (the senses). बर Balam, force बार Âu, Life. बायगोरी Âṇapāṇo, respiration. व Ya, also. वृद्यारा Chadupāṇā, the four Prāṇas बु Du, but विद्वारवेदे Nichchayaṇayado, according to Nischaya Naya बास Jassa, whose. बेदबा Chedaṇā, consciousness. वेर So, he. बोबो Jîvo, Jîva.

3. According to Vyavahâra Naya, that is called Jîva, which is possessed of four Prâṇas, viz., Indriya (the senses), Bala (force), Âyu (life) and Âṇa-prâṇa (respiration) in the three periods of time (viz., the present, the past and the future), and according to Niśchaya Naya, that which has consciousness is called Jîva.

#### COMMENTARY.

Vyavahâra and Nischaya Naya is thus distinguished in Dravyânuyogatarkanâ of Bhoja:

"तेनेदं माष्यसंदिष्टं गृहीतव्यं विनिश्चयम् । तस्वार्थं निश्चया वक्ति व्यवहारी जनादितम् ॥" [ इव्यक्त्रीयकांच । ६२६ । ]

e. e, "Therefore, this is to be understood as described in the Bhasya (Visesavasyaka-bhasya, a celebrated Jama work) that Nischaya narrates the real thing and Vyavahara narrates things in the popular way" Vyavahara Naya, therefore, is the ordinary or common sense point of view in which we speak every day about the things of this world But Nischaya Naya is the realistic point of view, which attempts an accurate description of the realistics which are over-

त्रिकाले चतुः प्राचाः इंद्रियं वलं श्रायुः श्रावप्राचाः च । व्यवहारात् स जीवः निश्चयनयतः तु चेतना यस्य ॥ ३ ॥ Trikâle chatnipprânāh indriyam balam âyuḥ âṇaprâṇah cha Vyavahārāt sa jivah nischayanayatah tu chetanā yasya—(8).

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering :

looked in our everyday parlance For example, we ordinarily say "a jar of honey;" but to be accurate we must say "a jar of clay or some other substance containing honey" The characteristics of Jiva will be examined from both these points of view in the following verses

Here it is said that ordinarily we say that Jiva (Living Substance) possesses the five senses, Sight, Hearing, Touch, Taste and Smell, the three forces of thought, word and action, life and respiration Indriya (the five senses), Bala (the three forces of thought, word and action), Ayu (life) and Anaprana (respiration)—these four are called the four Pranas of Jivas in the past, present and the future The following verse from Panchastikayasamayasara is parallel to this verse of Dravya-Samgraha:—

#### "पांचेहिं चदुहिं जीवदि जीवस्सिंद जे। हु जीविदे। पुट्वं। सो जीवो पांचा पुच वलमिंदियमाड उस्सासे।॥"

पञ्चास्तिकायसमयसार. । ३० ।

i. e, "That is Jîva which lives will live or has lived formerly by four Prânas The Prânas are Bala (force), Indriya (the senses), -Âyu (Life) and Uchchhâsa (Respiration)"

Thus, from the ordinary point of view (Vyavahāra Naya), we regard Jīva to possess a period of life, during which its characteristics are respiration and the employment of the five senses and the three forces of thought, word and action But from the realistic point of view. Jīva is distinguished by its own great quality, 122, consciousness

## उवश्रोगो दुवियप्पो दंसण णाणं च दंसणं चदुधा । चक्खु श्रचक्खू श्रोही दंसणमध केवलं णेयं ॥ ४ ॥ ॥

Uvaogo duviyappo damsana nanam cha damsanam chadudha.

Chakkhu achakkhû ohî damsanamadha kevalam neyam—(4)

Padapûtha. चवरोता Uvaogo, Upayoga दुविषणो Duviyappo, of two varieties दृद्धं Damsanam, Darsana प Cha, and वाच Nanam, juana दृद्धं Damsanam, Darsana पद्धा Chadudha, of four kinds चेप्य Neyam, is to be known प्रमुख्यवस्य-बोहोहस्य Chakkhu-achakkhu-ohi-Damsanam, the Darsana like Chakeu.

> \* Sanskrit rendering. उपयोगः द्वितित्यः दर्शनं झानं च दर्शनं चतुर्काः । चक्षुः सचक्षुः सर्वधिः दर्शनं अथ केवलं शेयम् ॥ ४ ॥ Upayogah dvivikalpah daráanam jūánam cha daráanam chaturddhá Chakanh achakanh avadhih daráanam atha kevalam jüeyam—(4)

Achaksu and Avadhi আৰ Adha, then ইবছ Kevaiam. Kevala হুবৰ Damsanam, Daráana.

4. Upayoga is of two kinds, Darsana and Jūana. Darsana is of four kinds Darsana is known to be (divided into) Chaksu, Achaksu, Avadhi and Kevala

#### COMMENTARY

Verses parallel to these are found in Pañchâstikâyasamayagara, as follows —

"उवक्रोगा सञ्ज दुविहो वायेषा य दंसयेष संजुतो । जीवस्स सहकारः स्वषण्यभूदं वियागीहि ॥ दंसव्यमवि चक्खुजुदं स्वक्खुजुदमिय स्रोहिण सहियं । स्रोक्षित्रव्यमश्वंतविसयं केवित्यं चावि पण्याचं ॥"

i.e,—"Upayoga is of two kinds, being connected with Jñāna and Darsana: know that this Upayoga is at all times inseparable from Jiva Darsana also is said to be with Chaksu, Achaksu, Avadhi and the endless and eternal Kevala."

Upayoga is the resultant of consciousness which, according to Niéchava Nava or realistic point of view, is the sole characteristic of Roughly. Upayoga may be said to be a sort of inclination which arises from consciousness. This inclination is either towards Darsana or towards Jñâna The difference between Darsana and Jñana consists in this, that in the former the details are not perceived. while in the latter the details are also known. "Before we know things in a detailed way, there is the stage where we simply see, hear, or otherwise become conscious of it in a general way, without going into its ins and outs. We simply know it as belonging to a class. we may know it as a borse, for instance, without going into any further details as to its individual characteristics. This is the first stage of knowledge, it may be called detail-less knowledge or indefinite cognition (Darsana) If this stage is not experienced, there can be no knowledge of the thing"c Cognition of the details consists in Jāāna (knowledge)

Darsana is thus understood to be "cognition in an undifferentiated way. ... you see a picture, for instance, but you do not go into the details of it; you just know in a general way that it is a picture." †

<sup>\* &#</sup>x27;Jamesm' by Herbert Warren, p. 29.

<sup>† &#</sup>x27;The Karma Philosophy ' by V. R. Gandhi, pp. 5-8

Jiva, according to Jama philosophy, consists of infinite Jiana and Darsana, but certain classes of Kaima tend to obscure these. Darsana is of four kinds, Chaksu, Achaksu, Avadhi and Kevala: so there are also four kinds of Karma which obscure each of these varieties. When there is a cessation or mitigation (क्षयापदाम) of one or more of these varieties of Karma, the corresponding class or classes of Darsana is or are evolved Thus, by the removal of these Karmas. which obscure the Darsana which is received through the eye, a Jiva can see through the eyes. This is Chaken Darsana (Darsana through the eye) Again, by the removal of that Karma which obscure the Darsana through any sense other than the eye, or mind, a Jiva can cognise through the four organs of sense-ear, nose, tongue or skin, and through the mind This is called Achaksa Daisana (Darsana not through the eye) Similarly, when Karmas obscuring Avadhı Darsana are removed, a Jiva can have Avadhı Darsana (psychic knowledge, limited by space and time and obtained directly by the soul, e.g., clanvoyance) Lastly, by the removal of the Karmas which obscure Kevala Darsana, a Jiva can have Kevala (or perfect) Darsana (in which everything in the three worlds existent in the present, past and the future is at once cognised)

[Besides the four varieties of Karmas obscuring Darsana already mentioned, there are also five others mentioned by Umasvam, eg, Nidrâ (sleep), Nidrânidia (Deep sleep), Prachala (Trance), Prachala prachala (Drowsiness) and Styanaguddhi (Somnambulistic state) These, together with the Karmas obscuring Chakşu, Achakşu, Avadhi and Kevala Darsana already mentioned, make up nine Darsanavaraniya Kaimas]

णाणं ऋद्ववियप्पं मदिसुदश्रोही स्रणाणणाणाणि। मणपज्जय केवलमवि पञ्चक्खपरोक्खभेयं च ॥ ५ ॥ <sup>†</sup> Nanam atthaviyappam madisudaohî ananananani

† Sanskrit rendering

इतं ग्रष्ट्विकरुपं मतिश्रुत-अवघयः ग्रह्मानझानानि । मनःपर्ययः केवलम् ग्राप प्रत्यक्षपरीक्षमेदं च ॥ ५ ॥ Jáánam astavikalpam mati-sruta avadhayah sjöénsjáénéni, Manah-paryayah kevalam ap. pratyaksa-paroksa-bhedam cha--(5)

<sup>॰ &#</sup>x27;'चसुरचसुरवधिकेवलानां निद्रा-निद्रानिद्रा-प्रचला-प्रचलापचला-स्यानसृदः-यदच [''---[Tattårthådhıgama Sûtra, VIII 7]

Manapajjaya kevalamavi pachchakkha-parokkha-vheyam cha (5).

Padapûtha — गरिकुर ने हिंग क्वारणाणि Matisuda-ohi apâṇaṇâṇâṇi, the Jūâna and Ajūâna of Mati, Siuta and Avadhi व्यव् Avi. also व्यवस्था Maṇaṇajjaya, Maṇaḥ paryaya केव Kevalam, kevala व्यव Nâṇam, Jūâna व्यव्यवस्य Atthavi-yappam, of eight varieties प Cha, also. प्यवस्योग्य Pachchakkha-parokkha-vheyam, has the varieties Pratyakṣa and Paroksa

5 Jűâna is of eight kinds, viz, Jűâna and Ajűânâ of Mati, Sruta and Avadhi, Manaḥ-paryaya and Kevala. (It is) also divided into Pratyakṣa and Parokṣa (from another point of view).

#### COMMENTARY.

In the previous verse, the first stage of cognition, viz, Darsana (undifferentiated knowledge) has been described. In this verse the next stage, Jñana detailed knowledge), with its varieties, is being described

The eight kinds of Jñana are (1) Matı Jñâna, (2) Sruta Jñâna,

- (3) Avadbi Jūāna, (4) Manaḥ-paryaya Jñāna, (5) Kevala Jūāna, (6) Kumati or Ajūāna of Mati, (7) Ku-sruta or Ajūāna of Sruta and
- (6) Kumati or Ajnana or Mati, (7) Ku-sruta or Ajnana or Sruta and (8) Vibhangàvadhi or Ajñana of Avadhi.

Kundakundacharya has summed up all of them in the following verse.—

#### "म्राभिणिवेधिसुदैधिमणकेवलाणि गागाणि पंचमेयाणि । कुमदिसुद-विभंगाणि य तिण्णि वि गागेहिं संजुत्ते ॥"

[ पञ्चास्तिकावसभवसार. । ३९ । ]

ie, "Abhinibodhika or Mati, Sruta, Avadhi, Manah-paryaya and Kevala—these are the five varieties of Jūāna Kumati, Ku-sruta and Vibhanga—these three also are connected with Jūāna"

The three last-mentioned are nothing but false knowledge of the first three. It will, therefore, be sufficient to explain the first five varieties only of Jñâna. Umâsvâmi has also mentioned them in Sûtra 9, Chapter I of Tattvârthâdhigama Sûtra [ e g., "मतिश्वावधि-मनःप्रथिकेवळानि ज्ञानम्।"]. It should be remembered that these varieties of Jñâna constitute the two sorts of Piamâṇas recognised in Jaina Philosophy ["तत् प्रमार्थ।" तत्वार्थस्य १।१०]

Mati Jūāna is knowledge derived through the senses, including the knowledge which arises from the activity of the mind Sruta Jūāna is knowledge derived through symbols or signs (eg, words which are symbols of ideas, gestures, etc.) Avadhi Jūāna is the psychic knowledge which is directly acquired by the soul without the medium of the activity of the mind or the senses. Knowledge in the hypnotic state may be cited as an example of Avadhi Jääna. Manah-paryaya Jääna is the knowledge of the ideas and thoughts of others Mind reading is an instance of this kind of knowledge Kevala Jääna is omniscience or knowledge unlimited as to space, time or object.

In our everyday life we have Matı Jñana and Sruta Jñana. but there are instances, though rare, of persons who, under a hypnotic trance, have knowledge of certain things (Avadhi Jūana) and of persons who can read the thoughts of others (Manah-paryaya Jñâna) Though the exact nature of the last two kinds of knowledge have not yet been understood, there is no doubt of the possibility of their The mention, therefore, of these kinds of knowledge by ancient Jaina writers proves that at that time there were evidences which led them to believe in these two forms of knowledge occult powers attainable by Yogis which are mentioned in Yoga Philosophy of the Hindus also support the view that in ancient India occult sciences were by no means unknown. The last-mentioned knowledge, Kevala-Jāâna or omniscience, which correspond to the knowledge of the sages called Sarvajñas or Trikáladarsis in the Pulânas of the Hindus, is, according to the Jaina tradition, only possessed by those who have reached the highest point of elevation The Tirthankaras and Ganadharas are said to possess such a kind of knowledge.

Though it is not possible to understand the real nature of knowledges called Avadhi Jñāna, Manah-paryaya Jñāna and Kevala Jñāna, we can describe fully the remaining two kinds of knowledge viz., Siuta Jñāna and Mati Jñāna Siuta Jñāna is knowledge derived from words spoken by a person, from reading books, from seeing gestures or facial expressions and from all other kinds of symbols or signs. Mati Jñāna requires much detailed consideration; for it gives us an idea of that part of the Jama psychology which treats of Perception and Memory.

In Jaina psychology from stages in Mati Jūāna are usually recognised. These are called (1, Avagraha, (2) Iha, (3) Avāya and (4) Dhārapā

c"अर्थस्य । " I. 17. " व्यञ्जनस्यावमहः । " I. 18—Tattvårthådhigamn

In works on Jaina Nyâya philosophy, we find that Piamâna is of two kinds -- Pratyaksa (independent) and Paroksa (dependent) Pratyaksa is clear knowledge or cognition that this object is of such and such a character, without depending upon any other kind of knowledge That cognition, which is not clear by itself, ie, that which depends upon some other kind of knowledge is Paroksa c Pratyaksa or independent knowledge is of two kinds. Sanvyavaharika and Paramarthika Sanvyavaharika again is of two kinds, uz. Indriya-nivandhana (caused through the senses) and Anindriya-nivandhana (not caused through the senses.)† The senses recognised in Jama philosophy are the eye, the ear, the nose, the tongue and the skin (Manas) is called No-indriya or Anindriya! (Not Indiiya) This Sanvyavahaiika variety of Platyaksa is what we have in our every-The processes of Perception and Memory are dependent upon this variety of Piatyaksa only We shall, therefore, deal with Sânvyavahârika Pratyakşa leaving aside Pâramârthika Pratyakşa

```
#"प्रमाखं डिघा।" I 1 9
```

[Pramana-Naya-tattválokálankára, II 4 5]

"इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं देशतः सांव्यवहारिकम्।"

[Parikaā mukha Sūtra, II. 5]

!"स्परीरसगन्धकपशस्त्रप्रस्थातम् स्पर्शनरसन्द्राण्यस्ः श्रोत्राणीन्द्र-याणि !" I. 1. 22 —[Pramāņa Mimāṃsa]

"मनोऽनिन्द्रियमिति ने। इन्द्रियमिति च उच्यते।"

[Pramépa Mimames Vrittl].

<sup>&</sup>quot;प्रस्थक्षं च परोक्षं च।" !. । 10.

<sup>&</sup>quot;विशदः प्रत्यक्ष'।" I. 1, 13.

<sup>&</sup>quot;प्रमाणान्तरानपेक्षेदन्तया प्रतिभासा वा वैशवम् ।" I. 1. 14.

<sup>&</sup>quot;अविशदः पराक्षम्।" [ 2. ].—[Pramāņa Mīmāṃsā]

<sup>&</sup>quot;तव्ह्रे घा ।" II. 1. "प्रत्यक्षे तरमेदात् ।" II. 2. "विश्वदं प्रत्यक्षं ।" II. 3. प्रतीत्यन्तराव्यवधानेन विशेषवत्त्रया वा प्रतिभासनं वैश्वधम् ।" II. 4. "परोक्षमितरत् ।" III 1 —[Pariksāmukha Sūtrā]

<sup>&</sup>quot;तद् दिभेदं प्रत्यक्षं च पराक्षं च।" II 1 "स्पन्टं प्रत्यक्षम्।" II. 2.

<sup>&</sup>quot;अनुमानाद्याधिक्येन विशेषप्रकाशनं स्पष्टत्वम् ।" II. 3. "शस्पष्टं परेश्चम् ।" III ] —[Pramāna-Naya-tattvālokālankāra]

<sup>†&</sup>quot;तद् द्विमकारं सांव्यवद्वारिकं पारमार्थिकं च।" तत्राद्यः द्विविधमिन्दियनिबन्धनमनिन्दियनिबन्धनं च।"

which includes the little understood occult knowledges—Avadhi, Manab-paiyaya and Kevala mentioned previously?

Sahvyabahâra is the act of satisfying a desire to cognize ["समीजीन: प्रवृत्तिनिवृत्तिक्षे व्यवहार: संव्यवहार: !" Pramâna Mimâmsă Vritti]
This is the essence of Sâhvyavahârika Pratyaksa which, according to Jaina philosophers, is of four kinds, mz, Avagiaha, Îhâ, Avâya, and Dhâranâ † These four are identical with the four stages of Mati Jüâna already mentioned by us, and we shall now proceed to explain each of these four varieties

The first stage, Avagraha, consists in the general knowledge of an object when it is brought into contact with a sense organ First of all, there is an excitation in the sense organ by the simulus (viz., the object present in the outside world) Then there is an excitation in the consciousness. Thus, in the first stage a person is barely conscious of the existence of an object ‡

The second stage, Îhâ, consists in the desire to know the particulars of the object §, e.g., a desire to know whether it is this or that Thus, similarities and differences of this object with other objects become the subject of consciousness in this stage.

\* Pāramāi thika Pratyakṣa is divided into classes, Sakala (Perfect) and Vikala (Imperfect) Kevala Juāna comes under Sakala and Avadhī and Manaḥ-Paryaya come under Vikala Pratyakṣa

"तद्विकळं सकेळं च।" "तत्र विकलसविधमनःपर्ययश्चानकपतया द्वेचा।" "सकळं त्... केवलश्चानम्।"

[Pramina-Naya-tattválokálankára II 19, 20 and 28].

Hemachandra also mentions Kevala, Avadhi and Manah-paryaya under Pratyaksa ि"तत-सर्वेधावरणविळये चेतनस्य स्वद्धपाविभावा मुख्यं क्षेत्रळम्।"

"तत्तारतस्य अवधिमनःपर्यायो च ।"—Pramana Mimansa I 1 15 and 18]

† पतद्द्वितयमवत्रहेहावायघारणभेदादेकशक्तत्र<sub>व</sub>विकल्पम्।"

[Pramána-Naya-tattválokálankára II 6]

"इन्द्रियमनेतिमचोऽवमहेहावायधारणतमा सांव्यवहारिकम्।" [Pramāna Mimāmsā I 1, 21]

For a detailed account of this part of Jaina philosophy, the reader may refer to my translation of Pramina Mimamsa, published in the Jaina Gazette, 1915

🙏 " विषयविषयिसंनिपातानन्तर—समुद्रमृत—सत्तामात्र—गान्नरदर्शनान्नातः

माद्यमवान्तर--सामान्याकार-विशिष्टवस्तुप्रहणमवप्रहः।"

[Pramāṇa-Naya-tattvālokālankāra II. 7 ]

"ग्रक्षार्थवागे दर्शनानन्तर-मर्थप्रहणमवप्रहः।"

[Pramana Mimamaa. I. 1 27]

६ "अवगृहीतार्थविशेषाकाङ्क्षणमीहा।"

[PramanaNayatattvålokålankara II. 8.]

"अवगुद्दीतविशेषकाक्ष्मणमीहा । 12—[Prawāṇa-Miwāṇas I 1, 28].

In the first stage (Avagraba), we have for example simply the knowledge of a man, but in the second stage (Îhâ) we desire to know the particulars of this man, eq, whether he is a resident of Karnâta or Lôta country, etc.

In the third stage, Avâya, there is a definite finding of the particulars which we desired to know in the second stage. The second stage is merely an attempt to know the particulars, while the third stage consists of the ascertainment of these particulars f

The fourth stage, Dhāraṇā, consists of the lasting impression which results after the object, with its particulars, is definitely ascertained. It is this impression (दारकार) which enables us to remember the object afterwards. Memory, therefore, is the result of these four successive stages of Mati Jnana.

Now we shall turn to that part of verse 5 of Dravya-Samgraha which, after laying down the eight varieties of Jnana, says that it may also be divided into two classes from another point of view. These two classes are respectively known as Pratyaksa and Paroksa

We have already given a detailed account of Pratyaksa, and it now remains to nairate briefly Parokea knowledge

Paioksa knowledge is said to be of five kinds (1) Smarana, (2) Pratyabhijāāna, (3) Taika, (4) Anumāna and (5) Āgama Smarana is simply the remembrance of an object Pratyabhijāāna is the recognition of an object by noticing similarities and differences. The difference between Smarana and Pratyabhijāāna may be understood from the following examples. We see a certain man. We then remember that we had seen him previously. This is Smarana We go to a forest and see a strange creature. Then we remember that we have heard or read about such a creature, and we identify it. This is Pratyabhijāāna. This corresponds to Upamāna Pramāna recognised in the Hindu philosophies. Taika of Cha consists of the knowledge of an universal concomitance of any two things (e.g.,

 <sup>&</sup>quot;अवप्रहेश विषयीकृतो ये।ऽधे।अयान्तर—मञ्जूष्यत्वादिआतिविशेषळक्ष्यस्तस्य विशेषः कर्णाटळाटादिभेदत्तस्याकाङ्क्ष्यं भवितव्यताप्रत्ययक्ष्यतया प्रह्णा-सिमुक्यमीहेत्यभिधीयते ।"—[Ratnakarévatérika II 8]

<sup>† &</sup>quot;ईहितविशेषनिर्ययोऽवायः।"

<sup>[</sup>Pramāna-Naya-tattválokālankāra II 9 and Pramāna Mimāmsā I 1 80].

<sup>‡ &</sup>quot;स पत्र दृष्टतमावस्थापन्नो घारगा।"

<sup>[</sup>Pramāņa-naya-tatvālokālankāra II. 9, "स्मृति-हेतुवारिया ।"-[Pramāņa Mīmāmaā. I. 1 29]

wherever there is smoke, there is fire) This is the same as Vyàpti Jūāna mentioned in the Nyâya philosophy of the Hindus Anumāna is inference and is either Svārtha (for one's own self) or Parārtha (for others; There is a detailed treatment of Anumāna in Jama Nyâya philosophy, similar to that found in the Nyâya philosophy of the Hindus Âgama is knowledge derived through the words of one who is trustworthy This also is recognised in different systems of Hindu philosophy, such as Vedānta, Nyâya, Sānkhya, Mīmāmsā, etc'

We finish this brief survey of different kinds of knowledge by saying that, as we have mentioned in our notes to verse 4 Dravya-Samgraha that there are certain Karmas called Darśanavaraniya Karmas which obscure the different varieties of Darśana, so there are also Karmas which obscure the different varieties of Jñâna. These are known as Jūânavaraniya Karmas. Umâsvâmi in his Tattvârthâdhigama Sûtia has mentioned that Jñânavaraniya Karmas are of five sorts which obscure Mati, Śruta, Avadhi, Manahparyaya and Kevala

```
<sup>५</sup> भारतकादिनिमित्तं स्मृतिप्रत्यभिज्ञानतको तुमानागमभेदम् ।" [1] 2
 "संस्कारीवृवोधनिबन्धना तदित्याकारा स्मृतिः।" III 3
  दर्शनस्मरणकारणकं सङ्खनं प्रत्यभिक्षानम्।" III. 5
  उपलम्भाजपलम्भनिमित्तः व्याप्तिश्चानम्ह<sup>े।</sup>" III. 11
  साधनात साध्यविश्वानमत्रमानम ।" ÎII. 14
 "ग्राप्तवन्त्रनादिनिबन्धनमर्थबानमागमः ।" । [[ 99
                                         [Patiksamukha Sütra ]
 "स्मरखप्रत्यभिश्चानतकोत्रुमानागमभेदतस्तत् पञ्चप्रकारम् ।" III 2.
 "तत्र संस्कारप्रवेश्वसंमतमन् भृतार्थविषयं तदित्याकारं वेदनं समरणम्।"
    III. 3.
 "ग्रत्भवस्मृतिहेतुकं तिर्थगुर्खतासामान्यादिगाचरं संकलनात्मकं द्वानं प्रत्य-
    सिज्ञानम।" III. 5.
 ''उपलम्मान् पलम्मसम्मर्व त्रिकालीकलितसाध्यसाधनसंकर्यायालम्बनं हद-
    मस्मिन् सत्येत्र भववीत्याद्याकारं संवेदनमृहापरनामा तर्कः।" [[[ 7.
    " ग्राप्तव जनादाविस् तमर्थसंवेदनमानमः " [\ 1.—[Pramana-Naya-
    Tatteflokálaukára |
 "स्मृतिप्रत्यभिज्ञानाहानुमानागमास्तद्विषयः।" 1. 2. 2.
 "वासनोद्वेषघदेतुका तदित्याकारा स्मृतिः।" 1. 2. 3
 ''द्दी स्मरणसम्भवं तदेवेदं तत्-सह्यं विद्विष्ठक्षणं तत्प्रतियागीत्यादिसं-
    कळनं प्रत्यभिक्षानम्।" I. 2. 4.
 "इपल्डमान् पल्डमनिमेच व्यक्तिश्चानमृहः।" I. 2. 5.
 "साधनात् साध्यविश्वानमञ्जमानम् ।" [. 2. 7.—[Prumana Mimaṃsa
```

knowledge respectively [ "मतिभुतावधिमनःपर्ययकेवळानाम् ।" तस्वा-शोधिगम-स्त्र, ८।६।]

Now, a doubt is started by the commentator of Dravya-Samgraha. He says that in Tark-Sästra (Nyāya philosophy) of the Jainas we find that Mati Jñāns, with its four varieties, Avagiaha, Îhâ, Avâya and Dhāraṇā, is included under Sānvyavahārika Pratyaksa But Umāsvāmi in his Tattvāitha Sūtra says plainly that Mati and Śruta Jñānas are not Pratyaksas, but Paroksas We have the following aphorisms in Tattvārtha Sūtra —

"मतिभुताचधिमनःपर्ययकेवळानि ज्ञानम्।" I. 9.

"बाह्य पराक्षम।" L 11.

"प्रत्यक्षमन्यत् ।" I. 12.

i.e, "Knowledge is of five kinds Mati, Sruta, Avadhi, Manaḥparyaya and Kevala The first two are called Paroksa and the rest are known as Pratyaksa"

Now, this is apparently in contradiction with the works on Jaina Nyâya philosophy some of which we have already quoted in our notes. How can this apparent contradiction be explained away?

The commentator says that Umasvami's aphorism is to be regarded as a general ordinance (scant) while the sayings of the writers on Jaina Nyaya philosophy should be taken as a special rule or exception † (sugarati)

In special or exceptional cases the general rule should not be followed. In the present instance also, though the general rule as laid down in Tattvartha Sûtra says that Mati and Śruts Jūans are Paroksa knowledge, there are particular exceptional cases, ‡ when

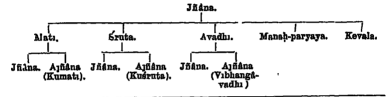
<sup>&</sup>quot;अन्नाह शिष्यः—ग्राधे परोक्षमिति तत्त्वार्थस्त्रे मितश्रुतद्वर्य परोक्षं मिर्वातं तिष्ठति, क्यं प्रत्यक्षं मस्ति ?"

<sup>† &#</sup>x27;परिहारमाह । तषुत्वभैद्यास्यानम्, इदं पुनरपवादव्यास्यानम् । यदि तदुत्सगैद्यास्यानम् । यदि तदुत्सगैद्यास्यानं न मचित तिष्टै मितिहानं कर्यं तस्वार्थे परेक्षं भिष्ठतं विष्ठति । तर्कशास्त्रे सांव्यवहारिकं प्रत्यक्षं कर्यं जातं । यथा अपवादव्यास्यानेन मितिहानं परोक्षमपि प्रत्यक्षहानं तथा स्वात्मामिमुकं भावभुत- हानमपि परोक्षं सत् प्रत्यक्षं भण्यते ।"

<sup>‡</sup> The commentator lays down in the following passage certain cases where strata Juana is wholly Parokea, where it is partially Parokea and where it is not at all Parokea but Pratyakea — "शब्दात्मकं अत्रक्षानं परीक्षमेव वावत् । स्वर्गापवर्गादिबहिविषयपरिकिश्च-परिकानं विकल्पकपं तद्पि परीक्षमे । यत् पुनरम्यन्तरे सुखदुःखविकल्प-कपाइमनन्तक्षानादिकपा-

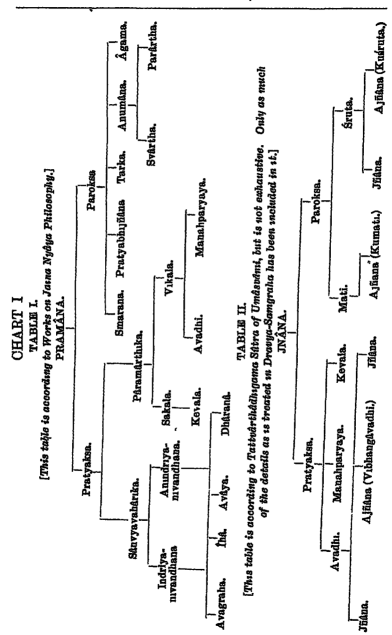
these should be called Pratyaksa The commentator further says that we all know that the knowledge of our own happiness and misery is Pratyaksa, but if we say that, according to Tattvåitha Sûtra, Mati and Śruta Jñânas are always Paroksa, the knowledge of our happiness or misery should also become Paroksa, which is absurd.

The following table of Jñâna can, therefore, be re-arranged from different points of view, in the manner shown in Tables I and II in the accompanying Chart No. I.



उद्दमिति वा तत् ईषत्-परोक्षम् । यश्च निस्चयमावश्रुतद्वानं तत्व गुद्धात्मा-भिमुखसुखसंवित्तिस्वरूपं स्वसंवित्त्याकारेण स्विकल्पमपीन्द्रियमनाज-नितरागादिविकल्पजालरहितत्वेन निर्विकल्पम्, श्रमेद्नयेन तदेवात्म-शान्द्वाच्यं चीतरागसम्यक्चारिश्राविनाभृतं फेघल्डानापेक्षया परीक्षमपि संसारिणां श्रायिकङ्गानामाचात् श्रायोपश्मिकमपि प्रत्यक्षम-भिष्ठीयते।"

''यदि पुनरेकान्तेन पराक्षं भवति तर्हि सुखदुःस्नादि-संवेदनमपि परोक्षं प्राप्तोति, न च तथा।''



# श्रहचदुणागवंसग सामग्णं जीवलक्लगं भिणयं। ववहारा सुद्धणया सुद्धं पुण वंसणं गाणं॥ ६॥॥

Atthachadunanadamsana samannam jivalakkhanam bhaniyam.

Vavahârâ suddhaṇayâ suddhaṃ puṇa daṃsaṇaṃ ṇâṇaṃ (6)

Padapātha.—ভাৰতৰ Sāmaṇṇam, in a general sense. পাৰতন্ত্ৰৰ Jivalakkhaṇam, the characteristic of Jiva. বৰ্ষান Vavahārā, according to Vyavahāra Naya. ব্যুক্তবৃত্তৰ Atthachaduṇāṇadamsaṇa, the eight Jñānas and four Darśanas. পাৰ্থিৰ Bhaṇiyam, is narrated. সুৰ Puṇa, again. ব্যুক্তবৃত্ত Suddhaṇayā, according to Suddha Naya. বুৱ Suddham, Suddha (Pure). ব্যুক্ত Damsaṇam, Darśan (perception) ব্যুক্ত Nāṇaṃ, Jñāna (knowledge).

6. According to Vyavahâra Naya, the general characteristics of Jîva are said to be eight kinds of Jñâna and four kinds of Darsana. But according to Suddha Naya, (the characteristics of Jîva) are pure Jñâna and Darsana.

#### COMMENTARY.

The commentator Brahmadeva says that Jiva is said in a general sense to have the characteristics of eight kinds of Jääna and four kinds of Daisana. By the word "Sämänya" or "in a general sense" in the original verse we should understand "when we do not desire to distinguish between Samsåri (leading a mundane existence) or Mukta (liberated) Jivas or when we do not distinguish between pure and impure Jääna and Darsana"† In this verse the author says that really Jiva possesses the characteristics of pure Jääna and Darsana, but from the ordinary or common sense point of view,

श्रष्टचतुक्कांनद्द्वीने सामान्य जीवलक्षणं भिष्यतम् । ध्यषद्वारात् शुद्धनयात् शुद्धं पुनः द्वीनं क्षानं ॥ ६ ॥ Aştachaturjüünadaréane sâmânyam jivalakşanam bhanıtam. Vyavahârât suddhanayât éuddham punah daréanam jüänam.—(6).

<sup>\*</sup> Sansk: it rendering:

<sup>† &#</sup>x27;'सामान्यमिति केर्रियः ? संसारिजीव—मुक्तजीवविवसा नास्ति, स्थवा गुद्धागुद्ध-झानद्शेनविवसा नास्ति।'' Commentary on Dravys—Sangraha, Verse 6. By Brahmadeva.

we recognise that Jiva has eight kinds of Jñâna and four kinds of Darsana Among the eight kinds of Jñâna, varieties of impure or false knowledge are 'also included, but these can only be said in a general sense to be the characteristics of Jîva, for in Mukta or liberated Jîva, these are not possible. So Jîva in its pure state has only the characteristics of pure Jñâna and Darsana

The commentator says that verses 4-6 of Dravya Samgraha by explaining Upayoga refute the doctrine of Nyaya Philosophy, viz, that a thing and its qualities are permanently distinct. It should be remembered that in Nyaya Philosophy the identity of a quality and the possessor of that quality is never recognised. Here it is said that Jñana and Darsana are not only the qualities of Jiva, but are identical with it Now the question may arise how can this be possible? Can we not conceive of qualities as separated from the possessor of the same? The answer is that Jamism examines everything from different standpoints and though from the realistic point of view Tiva and its qualities are identical, we say from the ordinary or commonsense point of view that these are distinct. That is to say, in Jainism there is no dogmatic assertion as in Nyaya Philosophy that there can be no identity between a quality and the possessor of that qualities. On the contrary, the identity of Jiva and its qualities is recognised. Of course from the ordinary point of view we may recognise qualities as distinct from the possessor of them That is to say, we can conceive the qualities as distinguishable, but not distinct from their possessor, that is, this separate existence is not real. In Panchastikayasamayasara also we find the following verse which expresses a similar VIEW .--

### " दंसककाकाकि तहा जीविकवद्याकि कक्कभृदाकि। ववदेसदे। पुघत्तं कुन्वंति हि को सभावादे।॥"

[ Verse No. 52.]

"Darsana and Jñana, in a similar manner, are identical with Jiva and not separable from it Only in common parlance we separate (Darsana and Jñana from Jiva), but in reality there is no such separation."

Commentary on Dravyz-Samgraha, Verse 6. By Brahmadsva.

 <sup>&</sup>quot;वर्षं नैयायिकं प्रति गुक्गुकिमेदैकान्तनिराकरवार्यमुपयागव्याक्यानेन गाथात्रयं गतम्।"

# वर्ष रस पंच गंधा दो फासा श्रद्ध णिच्चया जीवे। यो संति श्रमुत्ति तदो ववहारा मुत्ति वंधादो ॥७॥॥

Vaṇṇa rasa pañcha gandhâ do phâsâ attha ṇichchayâ jîve.

No santı amutti tado vavabârâ muttı bandhâdo—(7).

Padapātha — विजय Nichchayā, according to Nischaya Naya. कीरे Jīve, in Jīva. वण्य Vaṇṇa, colour. रत Rasa, taste. यय Pañcha, five. देग Do, two यथा Gandhā, smells अह Attha, eight. पाचा Phāsā, touch. के No, not. विते Santi, are. तदेग Tado, therefore अपृत्ति Amutti, without form. व्यवस्य Vavahārā, according to Vyavahāra Naya. अवादेश Bandhādo, from Bandha (bondage). कृति Mutti, possessed of form.

7. According to Niśchaya Naya, Jîva is without form, because the five kinds of colour and taste, two kinds of smell, and eight kinds of touch are not present in it But according to Vyavahâra Naya [Jîva] has form through the bondage [of Karma]

#### COMMENTARY.

Jiva is naturally invisible, but "when the soul is attacked by the passions .it takes on the Pudgala (material) particles fit for the bondage of the karmas, just as a heated iron-ball takes up water-particles in which it is immersed. This is the bondage of the Karmas."† Thus "the naturally invisible soul is compounded in a very subtle way with visible, tangible matter, and is in a sense thereby rendered visible, as lemon-juice is rendered sweet by the addition of sugar and water. In its pure state the soul [Jiva] is invisible, just as in itself the lemon-juice is sour."‡

We should therefore remember that, according to the Jama belief, Jiva, in its natural or real state, is invisible. But it combines with

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering
चर्चाः रसाः परुच गन्धो ह्यो स्पर्शाः श्रष्टो निश्रयात् जीवे !
नेत सन्ति श्रमूचिः ततः व्यवहारात् मृचि बन्धतः ॥
Varnah rasah pañcha gandhau dvan sparásh asjan máchayát jive,
No santi amúrtuh tatah vyavahárát műrttih bandhatah.

<sup>†</sup> A. B. Latthe—"An Introduction to Jainism," pages 9-10.

t Herbert Warren-" Jamism," pages 10-11.

Pudgala or matter. This combination is the bondage (Bandha) which produces karmas. When Jiva thus combines itself with Pudgala (matter), it leaves its invisible state and becomes visible to us. It is Pudgala (matter) which has form and when Pudgala combines itself with Jiva, the taste, colour, smell and touch of the former which are the requisites of its form, are attributed to the really formless Jiva, and we say that Jiva has form. Every form of mundane life which we see is a Jiva in its impure and visible state in combination with Pudgala. Therefore, according to Vyavahāra Naya, that is to say, from the ordinary or common sense point of view, we may say that Jivas have form, but we must remember that according to Nischaya Naya or the realistic point of view, Jivas are without form

Brahmadeva in his commentary quotes a verse to support this view

### "बंधं पढि एयत्तं छक्षणदे। हवदि तस्स भिण्णत्तं। तस्हा समुत्तिभावे। येगंते। हेादि जीवस्स ॥''

ie "In bondage [Jiva] is one [with Pudgala], but really according to definition, it is separate [from Pudgala] Hence formlessness does not always belong to Jiva"

Pudgala is said to possess touch, taste, smell and colour. Though these qualities are really inseparable from Pudgala, from the ordinary point of view we speak of them as separate from Pudgala † Colours are of five kinds, viz, Blue (Nîla), Yellow (Pîta), White (Šukla), Black (Krisna), and Red (Lohita) ‡ The varieties of taste are Bitter (Tikta), Sour (Katu), Acid (Amla), Sweet (Madhura) and Astringent (Kasâya) § Smells are of two kinds, fragrance (Surabhi) and its opposite (Asurabhi) || The eight kinds of touch are Soft (Mridu),

र "स्परा रसगंधवन्तः पुरुगलाः । " Tativérthédhigama Sútra V. 28

<sup>† &</sup>quot;वण्णरसगंघफासा परमाणुषकविदा विसेसा हि। दुम्बादे। य स्रणण्णा स्रण्णसपगासगा है।ति॥" पञ्चास्तिकायसमयसारः॥ ५२॥

<sup>! &</sup>quot;वर्धाः पंचधा नीरुपीतशुक्ककृष्यले।हितसेदात्।" [Tattvårthardjavårttika No 10 on Sútra V. 28]

<sup>§ &</sup>quot; तिक्तकडुकाञ्चमञ्चरकवाया रसप्रकाराः ।" [Tattvårtharåjavårttika No 8 on Sütra V. 28]

<sup>&</sup>quot; गंघा सुरमिरसुरभिष्य । " [Tattvārtharijavārthika No. 9 on Sūtra

Hard (Kathina), Heavy (Guru), Light (Laghu), Cold (Sîta), Hot (Usna), Smooth (Snigdha) and Rough (Rûksa).

The commentator says that the author in this verse establishes the formlessness of Jiva which is contrary to the views held by (Kumarila) Bhatta (and his followers) and Chârvâka. ['दित सह—वार्योकमतं प्रत्यस्वजीवस्थापनमुख्यवेन सूत्रं गतम्''] Chârvâka recognises nothing but what is capable of being perceived by the senses, hence a formless Jiva is contiary to his doctrine.

# पुग्गलकम्मादीयां कत्ता ववहारदो दु यिद्ययदो । चेदराकम्मायादा सुद्धराया सुद्धभावायां ॥ ८॥ †

Puggalakammâdînam kattâ vavahârado du nichchayado. Chedanakammânâdâ suddhanayâ suddhabhâvânam.—(8).

Padapátha — वनकारने Vavahárado, according to Vyavahára Naya. बाला Ådâ, Jîva. पुरानकारने Puggalakammâdînam, of the Pudgala Karmas करा Kattâ, doer. इ Du, but विश्ववेश Nichchayado, according to Nischaya Naya. वेद्ववन्याय Chedanakammâna, of the thought karmas. हुद्धाया Suddhanayâ, according to Śuddha Naya बुद्धायाच Suddhabhâvânam, of the Śuddha Bhâvas.

8. According to Vyavahâia Naya, Jîva is the doer of the Pudgala Karmas According to Niśchaya Naya, [Jîva is the doer of] Thought Karmas According to Suddha Naya, [Jîva is the doer] of Suddha Bhâvas.

#### COMMENTARY

In this verse the Jama doctaine of causation as to the origin of the world is briefly treated Causes are generally accepted to be of two kinds. Upadana (Substantial Cause) and Nimitta (Determining Cause) Take the case of an earthen pot. The Upadana or the

<sup>&</sup>quot; मृदुकठिनगुरुङघुशीते।ष्णसिग्धरुसस्पर्श भेदाः ।" [Tattv8rathar8jav8rttika No. 7 on Sûtra 28]

<sup>†</sup> Sanskrit rendering —
पुद्गलकस्मीदीनां कत्तां व्यवहारतः तु निश्चयतः ।
चेतनकस्मेणां ग्रात्मा गुद्धनयात् गुद्धमावानाम् ॥८॥
Pudgalakarmmádínám karttá vyavaháratah tu nischayatah
Chetanakarmmanám átmá suddhanayát suddha-bhávánám.—(8).

Substantial Cause of the earthen pot is the earth, and its Nimitta of Determining Cause is the potter and his implements. First of all, the potter forms an idea of the shape, size, etc., of the pot which he is going to make. This existence of the pot in the idea may be called the resultant in consciousness of the potter. Then follows the existence of the pot which we can perceive by our senses. According to Jaina Metaphysics, Jivas are only possessed of infinite knowledge, etc., and are not agents. But causation is attributed to Jivas from different points of view. First, Jivas are said to be agents of their own resultants, viz., infinite knowledge, bliss, etc. This is according to Suddha (Pure) Naya. Again, according to Nischaya Naya, Jivas are said to be causes of the thought karmas which precede the Pudgala-karmas preceptible by us. According to Vyavahâra Naya, Jivas are also recognised as agents of even these Pudgala-karmas.

Kaimas are generally understood to be of two sorts—Diavya-kaimas and Bhâva-karmas. To return to our example of the making of a pot, the existence of a pot in the mind of a potter may be said to be a Bhâva-karma, while the material existence of the pot perceptible by our senses is known to be a Diavya-karma. Now, the potter is directly the cause of the Bhâva-karma, and that Bhâva-karma again is the cause of the Dravya-karma. It should, therefore, be remembered that, according to Nischaya Naya, the potter is the agent of the Bhâva-karma (the pot existing in idea), and according to Vyavahâra Naya, that of the Diavya-karma (the pot perceptible by us).

Similarly, in the case of Jivas, they are really possessed of the characteristics, viz, infinite knowledge, bliss, etc. Jivas, therefore may be said to be the agents of these characteristics according to Suddha Naya. Next, we may say that the Jivas are agents of those mental attitudes and conditions which favour the influx of particles of matter. Attachment, aversion, etc., may be mentioned as examples of such states of Jivas. These are the thought karmas. According to Nischaya Naya, Jivas are said to be the agents of these classes of karmas. When the Jivas cause such thought karmas to be produced, these thought karmas, on the other hand, lead to the generation of the material karmas or Dravya-karmas. The Jivas are not, therefore, the direct causes of Dravya-karmas. It is according to Vyavahêra Naya only that we can speak of Jivas as agents of Dravyakarmas. The very essence of Dravya-karmas consists of particles of matter, and these are in no way akin to consciousness—the characteristic

of Jivas The Upådåna or substantial cause of a Dravya-karma is therefore Pudgala or matter, and their Nimitta or determining cause is the Bhåva-kaima, viz, that condition of the Âtmâ which render it capable of assimilating the particular Dravya-karma. Thus a Jiva is neither the Upådåna nor the Nimitta cause of Dravyakarmas, according to Nischaya Naya. It is only from the Vyavahâra point of view that we say that the Jivas are causes of Dravyakarmas. But, in reality, (according to Nischaya Naya), Jiva is only the agent of its own attitudes (Bhâvas). In Pañchâstikaya-samaya-sâna, we have "Âtmâ is the agent of its own Bhâvas, as it causes its own iesultants. But it is not the agent of Pudgala-karmas. This should be understood to be the precept of the Jina".

The universe is therefore made up of Jivas and Ajivas Pudgala or matter is the substantial cause of every material thing, while different Bhava or thought kaimas are the determining cause of these Jivas cause these thought karmas to be produced. Thus two sorts of substances, material and sprittual, may be regarded to be the cause of all kinds of manifestations. There are many units of this spiritual substance possessed of qualities which are known as Jivas, and there are also many units of material substance (Pudgala), which again have their own characteristic qualities. These two kinds of substances act and re-act upon each other, and a constant state of activity is going on in this universe.

The Jama doctrine of the causation of the world should therefore be remembered as quite distinct from the same of Hindu philosophies, like Vedanta, which asserts that the whole of the universe is one homogeneous spiritual Brahma, or, like Chârvâka, which avers that the universe is made up of matter only

The commentator, Brahmadeva says that this verse refutes the doctrine of the Sankhya philosophy that Purusa (corresponding to Jiva of the Jamas) is always Udasina (lit indifferent, i.e., without activity), for here it is recognised that Jiva is an agent.

<sup>\* &</sup>quot;कुव्वं सम' सहावं अत्ता कत्ता खगस्स भावस्स । ग हि पोग्गळकम्मागं इदि जिखवयणं मुग्रेयस्वं ॥"

(Verse 61.

<sup>† &#</sup>x27;प्रव' सांक्यमतं प्रत्येकान्ताकतु त्विनराकरण-मुख्यत्वेन गाया गताः' [Brahmadeva's Commentary on verse 8, Dravya-samgraha]

### ववहारा सुद्दुक्लं पुग्गलकम्मफलं पंभुजोदि । स्रादा णिचयणयदो चेदणभावं खु स्रादस्स ॥६॥॥

Vavahârâ suhadukkham puggalakammaphalam pabhuñjedi.

Âdâ nichchayanayado chedanabhâvan khu âdassa.—(9).

Padapātha—জন্ম Ādā, Jīva ক্ষান্ত Vavahārā, according to Vyavahārā Naya. সুৰুদ্ধ Suhadukkham, happiness and misery. সুন্দান্তৰ Puggalakanmaphalam, the fruits of Pudgala karma. তা কৰি Pabhuñjedi, enjoys. বিশ্ববাদী Nichchayanayado, according to Nischaya Naya. আৰ্থ Ādassa, of Jīva. বিশ্ববাদ Chedapabhāvam, conscious Bhāva. স্থ Khu, only.

9. According to Vyavahâra Naya, Jîva enjoys happiness and misery, the fruits of Pudgala karmas. According to Niśchaya Naya, Jîva has conscious Bhâvas only.

#### COMMENTARY.

It has already been laid down that Atma (or soul) is entirely distinct in its characteristics from Pudgala (or matter) The essence of Jiva or Atma is consciousness which is altogether absent from Pudgala or matter Hence, as in the previous veice it has been laid down that a spiritual substance (Jiva) cannot be the cause of Pudgala-karmas (te, material karmas), so in this verse it is shown that Jivas from their very nature are unaffected by the fruits of Pudgalakarmas Really speaking, Jivas only enjoy eternal bliss which is their essential characteristic Therefore, according to Nischaya Naya, a Jiva should only be regarded as an enjoyer of bliss resulting from its characteristic of consciousness But through the generation of attachment, aversion, etc., Jivas attain such a condition that they become ready for the assimilation of matter. It is only in such states of Jivas that there is an influx of matter in them. When there is such an unflux of matter, the Jivas have to enjoy sorrow and delight, happiness and misery, as these are the fruits of Pudgala-karmas.

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering :—
व्यवहारात् सुखदुःसं पुद्गळकम् पर्छं प्रसुद्धे ।
व्यवहारात् सुखदुःसं पुद्गळकम् पर्छं प्रसुद्धे ।
व्यातमा निर्वयनयतः चेतनभावं खलु आत्मनः ॥९॥
Vyavabárát sukhaduhkhaṃ pudgalakarmaphalaṃ prabhunkte
Åtmå nischayanayatah chetanabhávaṃ khalu átmanah.—(8).

Thus, really, a Jiva, through its characteristic consciousness, is incapable of being affected by happiness or misery—the fruits of material kaimas. It is only when matter assimilates itself with a Jiva that we see the fruits of material karmas also in that Jiva and say that this Jiva is enjoying happiness or misery the fruits of material karmas. But it should be remembered that this enjoyment of the fruits of karma by a Jiva is only apparent, but not real. Really speaking, Jivas enjoy bliss only, which is the resultant of its characteristic consciousness.

The commentator says that this veise refutes the doctrine of the Buddhistic philosophy that an agent does never enjoy the the fruits of karma

# श्चर्युगुरुदेद्वपमायो उवसंहारप्पसप्पदो चेदा । श्चसमुद्ददो ववहारा यिश्वयययदो श्चसंखदेसो वा ॥१०॥†

Anugurudehapamâno uvasamhârappasappado chedâ Asamuhado vavahârâ nichchayanayado asankhadeso vâ.—(10)

Padapātha.—वनहार Vavahātā, according to Vyavahāta Naya. च्या Cheda, the conscious Jiva. वनकारपायाची Uvasamhātappasappado, by contraction and expansion व्यवस्था Asamuhado, without Samudghāta. व्याप्तवेद्याची Anuguru-dehapamāno, equal in extent to a small or a laige body. या Va, but विवस्तवयोग Nichchayanayado, according to Nischaya Naya व्यवस्था Asankhadeso, existent in innumerable Pradesas.

10. According to Vyavahâra Naya, the conscious Jîva, being without Samudghâta, becomes equal in extent to a small or a large body, by contraction and expansion; but, according to Nischaya Naya, [it] is existent in innumerable Pradesas

# "प्त" कर्ता कर्म फलं न सुङ्क इति बैद्धमतनिषेधार्थं भाकृत्वत्याख्यानरूपेण सूत्र गतम् ।" [Brahmadeva's Commentary on verse 9, Dravya-samgraha]

i Sanskrit rondering — अत्तुगुरुदेहप्रमाणः उपसंहारप्रसर्पाभ्यां चिदातमा । असमुद्धातात् व्यवहारात् निश्चयनयतः असंस्यदेशः वा ॥१०॥ Anugurudohapraménah upasamháraprasarpábbyám chidátmá Asnmudghátát vyavahárát muchayanayatah asankhyadesah va.—(10.)

#### COMMENTARY.

That portion of Âkâśa, which is obstructed by one indivisible atom, is known as a Pradeśa [See verse 27 of Diavya-samgraha] That portion of Âkâśa in which Jîva, Pudgala, Dharma, Adharma and Kâla exist, is known as Lokâkâśa, and the Âkâśa beyond it is called Alokâkâśa. Really speaking, Jîvas fill up innumerable Pradeśas in Lokâkâśa But, from the ordinary point of view, we speak that a Jîva becomes equal in extent to a small or a large body, by contraction and expansion, when it is without Samudghâta

Samudghâta has been thus defined "Samudghâta is the exit of Jiva from the body to another form, without leaving the original body altogether "f Seven kinds of Samudghâta are recognised in Jama philosophy, viz, Vedana, Kasaya, Vikiiya, Maranantika, Teja. Abara and Kevalı t 'When the Atma goes out of its restraining body particles through excessive pain, without leaving the original body, we have an illustration of Vedana-samudghata. When, at the use of excessive anger, etc., the Atma goes out of its material confines without leaving the body to miure others, we have Kasayasamudghâta The expansion of the Âtmâ from its Pradesas, without leaving the body, owing to some perturbation due to lust, etc. is called Vikriya-samudghata. The exit of the Atma, without leaving the original body, to that Pradesa where it has fixed its residence, at the time of death of a being, is Maranantika-samudghāta Teja-samudghāta are of two sorts—Subha and Asubha It is said that when a great sage perceives some cause of harm to his mind, he becomes angry, and at that time a red figure, twelve yojanas in length and nine yojanas broad, pointed at the top and broad at the bottom, issues forth from the left shoulder of the sage and, after destroying that cause of evil, consumes itself with the sage This is Asubha-samudghâta There is a Jama story that such a figure issued forth from the body of the sage, . Dvīpāyana, and, destroying Dvārikā, destroyed itself

<sup>\*</sup> For a detailed description of Lokákáśa and Alokákása, see verse 20 of Dravyasangraha.

र्गं "मूळसरीरमछं डिय उत्तरदेहस्स जीवपिंडस्स । विग्गमणं देहादे। हवदि समुद्धादयं वाम॥"

<sup>† &</sup>quot;वेयणकसायविविध्यमारणं तिवसमुद्धादे। तेजाहारा छट्टो सत्तमन केवळीणं तु॥" [Verses quoted in Brahmadeva's Commentary]

with the sage ". The exit of a white form, having an extent similar to that mentioned in Asublia-samudghâta, from the right shoulder of a sage who becomes full of commiseration at some calamity of the people, like a famine of an epidemic, is known as Subha-samudghâta. This, after destroying the calamity, enters its own place. The exit of a white figure, one cubit in length, from the head of a sage, to resolve a doubt by seeing some Kevali (possessed of infinite knowledge), is known as Âhâra-samudghâta. In a certain stage through the rise of all kinds of Karmas, a Kevali's form expands and fills up the whole Lokâkâsa, without leaving the original body. This is called Kevali-samudghâta

A description of these forms clearly illustrates the belief of various subtle forms by the James In all cases, when a Jiva does not assume these forms, it fills up either a large or a small body This theory of the James is severely criticised in the Vedanta philosophy of the Hindus Sankaracharya, in his commentary on Vedanta-sûtia, Adhyâya II, Pâda II, Sûtra 34, had said that if it is admitted that a Jiva is equal in extent to its body, it is impossible that the same Jiva can enter into the bodies of a fly and an elephant This is not the place to discuss the point in detail. We shall simply mention the view held by the Jamas with respect to this point The Jainas say that as a lamp, placed respectively in a small pot and a 100m, illuminates the whole of the space between each of these, so a Jiva contracts and expands, according to the dimensions of different bodies. A better example can be given by mentioning the case of gases like oxygen, which fill up the whole of the space within different vessels, having small or large dimensions

<sup>\*</sup>Brahmadeva has thus referred to it in his commentary "gluiveact" We find a mention of this story in the following passage quoted from the commentary by Srutaságara Súri on Yasastilaka Champi by Somadeva Súri

<sup>&</sup>quot;डर्जयमै। गिरी किल चरिष्टनेमिमगवतः समवसरे नारायणे गणधरदेवेन चापृच्छन् हे मगवन, एवं समृद्धहारवत्या किं कुताऽिप व्यया मविष्यति ? इति । वरदत्तः गणधर उधाच, अनया चिन्तया किम् ? इति व्रवन्नपि हरिणा छतनिवन्धो वमाषे, ह्यादशवर्षेषु गतेषु हैपायनकुमारात् दाहा भविष्यति । तहचर्न हैपायनः अस्वा अस्त्यं कर्तुं मिच्छु गृहीतव्रतः द्वादशािप वर्षाणे पूर्वदेशे अतिकस्य अधिक-मासमलक्षयन् द्वारवतीद्वारदेशे छतकायात्सर्गः पानविह्वचित्तमतिना मातक्षेन विहितक्षलितमस्तगुष्टजादाधअ (?) कोपादिक्षकृमारा भूत्वा तां नगरीं ददाह ।"

this expansion and contraction of Jivas, according to different bodies, are only recognized from the Vyavahara point of view — According to Nischaya Naya, Jivas can fill up innumerable Pradesas in Lokakasa

# पुढविजलतेउवाऊवणप्फदी विविह्नथावरे—इंदी। विगतिगचदुपंचक्खा तसजीवा होंति संखादी ॥११॥ \*

Puḍhavijalateuvâûvaṇapphadî vivihathâvare indî.

Vigatıgachadupañchakkhâ tasajîvâ honti sankhâdî.—(11.)

Padapātha.—पुश्चित्रस्वायस्य स्थि Pudhavijalateuvātīvaņapphadī, the earth, water, fire, air and plants विविद्यावरेंद् दी Viviha-thāvare indi, various kinds of Sthāvara, possessed of one sense विवित्याद्यायस्य Viga-tiga-chadu-panchakkhā, of two, three, four and five senses. स्थादी Sankhādī, conches, etc. तस्त्रीया Tasajīvā, the Trasa Jīvas देशि Honti, are.

11. The earth, water, fire, air and plants are various kinds of Sthâvara possessed of one sense. The Trasa Jîvas, conches, etc, are possessed of two, three, four and five senses.

#### COMMENTARY.

Jivas are classified under two principal heads—Samsåri (leading a wordly existence) and Mukta (liberated) In verses 11—13 of Dravya-samgraha the Samsåri Jivas with their sub-divisions are described, and the characteristics of Mukta Jivas are mentioned in verse 14

In this verse, two varieties of Samsan Jivas are enumerated—Samsan, viz., Sthavara (Immobile) and Trasa (mobile, capable of spontaneous movement) Earth, water, fire, air and vegetables are Sthavara Jivas and possess only one sense, viz, the sense of touch Those Jivas which possess more than one sense are called Trasa Jivas These might possess two, three, four or five

पृथिषीजलतेकावायुवनस्पतयः विविधस्थावरैकेन्द्रियाः । द्विकिषकचतुःपञ्चाक्षाः असजीवाः भवन्ति श्रङ्कादयः ॥११॥ Prithivijalatejov kyuvanaspatayah vividhasthavaraikendriyah Dwika-trika-ohatuh-pasioha-ksah trasajivah bhavanti sahkhadayah —(11).

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering .—

senses \* Worms, oysters, conches, etc., are Trasa Jivas, possessing two senses, taste and touch. Ants, bugs, lice, etc., are Trasa Jivas having three senses, touch, taste and smell. Mosquitoes, flies, bees, etc, are Trasa Jivas of four senses, touch, taste, smell and sight Men, birds, beasts, Gods, inmates of Hell etc., are Trasa Jivas. possessing all the five senses, viz, touch, taste, smell, sight and hearing †

It should be remembered that, though really Jivas have two characteristics, viz, pure Jana and Darsana, it is owing to the different karmas that they assume bodies of various kinds possessed of one, two, three, four or five senses That Jiva which resorts to earth for its body, is called Prithivi-Kaya (ie, having earth as its body). Stones, etc, are examples of this class of Jivas So also there are Jivas who resort to water, air or fire to have bodies

<sup>८</sup> ''संसारियो मकाश्व।''

"संसारिकसस्यावराः।"

''प्रिथ्यप तेजावायुवनस्पतयः स्थावराः।"

''इीन्डियादयस्रसाः।''

Tattvártháðhigama Sútra II. 10. 12-14.

† In the Pasichastikaya-samaya-sara, we have the following verses, the sense of which has been summarised in the Commentary .-

''पुढवी य उदगमगणो वाउवणण्यति जीव-संसिदा काया। देंति बालु माहवहुल फासं बहुगा वि ते तैसिं॥''' एवे जीवनिकाया पंचविद्या पुढविकाइयादीया। मणपरिणामविरहिदा जीवा पर्गे दिया भणिया ॥\*\*\* संबुक्तमाद्वाहा संसा सप्यो ग्रपादगा य किमी। कार्या ति रसं फासं जे ते दे-इंदिया जीवा ॥ जगागु भीमक ग्रापिपीलिया विच्छियादिया कीहा। जानंति रसं फासं गंधं तै-इंदिया जीवा॥ उद्वंसमस्यमिकस्यमध्यकरममरा पतंगमादीया । रूपं रसं च गन्धं फासं पुण ते वि जार्याति ॥ सरणरणारयतिरिया चण्णरसक्कासगंधसहण्डः । जलवरयलचरसचरा घलिया पंचेंदिया जीवा ॥'

[Verses 110, 112, 114-117]

### समगा श्रमगा ग्येया पंचेंदिय गिम्मणा परे सव्वे । बादरसुह्रमेइंदी सव्वे पज्जत्त इदरा याः ॥१२॥॥

Samaņâ amaņâ ņeyá paūchendiya ņimmaņâ pare savve.

Bâdarasuhame-ındî savve pajjatta idaıâ ya (12).

Padapîtha.—वर्षेदेव Panchendiya, [Jîvas] possessing five senses चनवा Samanâ, having mind धनवा Amanâ, without mind चेना Neyâ, are known यर Pare, the rest कर्ने Savve, all किन्यवा Nimmanâ, without mind. या से Eindî, [Jîvas] possessing one sense. व्यद्र-पुष्ट्य Bâdara-suhamâ, Bâdara and Sûkşma. इन्हें Savve, all. प्रकार Pajjatta. Paryâpta (complete). य Ya, and. पद्च Idarâ, opposite (of Paryâpta).

12. [Jîvas] possessing five senses are known [to be divided into] those having mind and those without mind. All the rest are without mind. [Jîvas] having one sense [are divided into two classes] Bâdara and Sûkşma All [of these have again two varieties each] Paryâpta and its opposite.

#### COMMENTARY

In this verse the fourteen varieties of Jiva commonly known as Jiva-samāsa in Jain philosophy are briefly described. In Gommata-sāra (Jiva-kānda) another work of the author of Dravya-samgraha each of these varieties has been described in detail. The verse in Gommatasāra which is parallel to this verse is as follows:—

"वादर-सुद्धुमे-इंदिय वितिचडरिंदिय ग्रसण्यिसण्यी य । पज्जचाऽपज्जचा पवं ते चे।इसा हैं।ति ॥" िगणस्यर । श्रीवसाण्य । २२ । ]

i.e., "Jivas of one sense divided into two classes, Bâdara and Sûksma, Jivas of two, three and four senses, Jivas having and not having Sañjâ, Paryâpta and Aparyâpta, thus they (the Jîvas) are of fourteen kinds."

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering:— समनस्काः समनस्काः श्रीयाः पञ्चेन्द्रियाः निर्मनस्काः परे सन्ते । बादरस्केनेकेन्द्रियाः सन्ते पर्याप्ताः इतरे च ॥ १२॥ Samanaskih amanaskih päeyah pañchendriyih nirmanaskih pare sarvvo Bidara-sûkşmalkendriyih sarvvo Paryspish itare cha. (12),

The accompanying table (Chart No. II ) illustrates these fourteen varieties of Jivas. It will be remembered that in Veise 11 it was told that Jivas are first of all divided into two varieties Samsari and Mukta-The Samsari Jivas are subdivided into Trasa and Sthavara Sthayara Jivas possessed of one sense are again divided into Badara (gross) and Suksma (subtle) A Bådara form is that which is fettered by matter. A Sukema form is not so fettered. That is to say, a Sukema is a subtle form unfettered by material things, earth, etc., while Bâdara is exactly its opposite In Jama philosophy it is said that all the universe is the place of existence of Sukama Jivas possessing one sense. It is also said that Bâdaia Jîvas possessing one sense must have some Adhara (substratum) in order to exist

√ ( Jivas of five senses may be either with mind or without mind Those with mind are also known as Sanjî, or having Sanjâ. "?

/ Sanja consists of attempt to gain what is beneficial and leave what is harmful and a judgment of good and bad † )

Paryapti has been thus illustrated in Gommata-sara -

"ब्रह् पुण्यापुण्याई गिह्यडवत्थादियाई दहाई । नह् पुरिखदरा जीवा पद्धत्तिदरा मुखेयवा ॥''

[Jîva-kânda. Verse 118]

i e. " As things like rooms, jais, cloths, etc., are full or empty, so Jivas should be understood to be complete or incomplete (Paryapta and

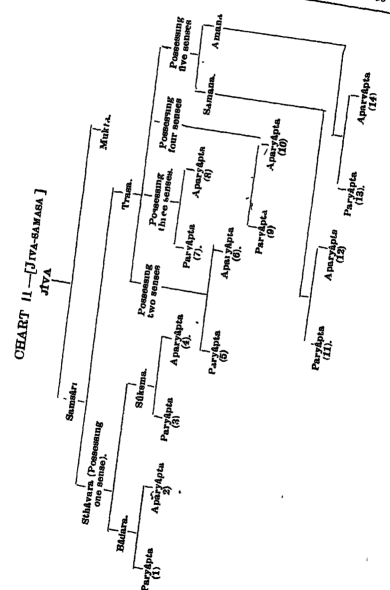
Aparyapta)"

Ahaia (taking food and diink), Sarira (Body), Indriya (the five senses) Anaprana (Respiration), Bhaşa (Speech) and Manas (Mind), these six exist in Jivas and make them complete (Paryapta) Of these the first four make Jivas having one sense complete, and the first five make Jivas having two, three and four senses complete. As for Jivas having five senses, all the six are necessary to make them complete. In absence of these the Jivas are incomplete (Aparyapta)

<sup>\* &</sup>quot;संक्रिनः समनस्काः ।" [Tattvårthådhigama Sübra II ह 24]

<sup>† &</sup>quot;हिताहितप्राप्तिपरिहारथेर्ग्य ग्रेगचित्रारणात्मिका संझा" । [Tattwardsrāja-vārttika on Sūtra II 5. 24)

<sup>‡ &</sup>quot;ग्राहारसरीरिदियपञ्चती ग्रायपायभासमये। वसारि पंच कुष्पि य पदंदियवियससण्यीयां ॥" वीक्नतसार , जीवकान्द्र' ११६]



# मग्गणगुण्ठाणेहि य चउदसहि हवंति तह श्रमुद्धणया। विग्रणेया संसारी सञ्चे मुद्धा हु सुद्धणया॥ १३॥ ॥

Maggaņaguņathāņehi ya chaudasahi havanti taha asuddhaņayā.

Vinneyâ samsârî savve suddha hu suddhanayâ.—(13).

Padapêtha.—तर Taha, again. चंडारे Samsârî, Samsârî (Jîva). बहुद्दव्य Asuddhanayâ, according to Asuddha (unpure) Naya. बहुद्दव्य Chaudasahi, (according to) fourteen. बन्ध्युव्याचित्र Magganagunathânehi, Mârganâ and Gunasthâna. इत्रति Havanti, ane. ब Ya, but. बुद्धव्य Suddhanayâ, according to Suddha (pure) Naya. बच्चे Savve, all g Hu. sunely द्वा Suddhâ, Suddha (pure). क्वियोग Vinneyâ, are to be known.

13. Again, according to impure (Vyavahâra) Naya, Saṃsârî Jîvas are of fourteen kinds according to Mârgaṇâ and Guṇasthâna. But according to pure Naya. all Jîvas should be understood to be pure.

#### COMMENTARY.

This verse, if thoroughly understood, will make known to us the doctrine of Jamesia about the gradual stages of development of soul.

The whole of the universe is full of very minute living beings, technically called Nigoda. These infinite and conscious beings are not in an appreciable state of development. From these beings come out the developing souls and, after passing the different stages of development, become liberated. There is no chance of any soul in which development has once begun to go back to the original Nigoda state. Nowhere in the universe can we find an inch of space which does not contain Nigoda beings. These beings are therefore the source from which souls longing for development come out. The stages of development are fourteen in number, and technically these are known

मार्गेषागुषस्थानैः च चतुर्दशिभः भवन्ति तथा प्रशुद्धनयात्।

विश्वेयाः संसारिणः सर्वे ग्रुद्धाः खलु ग्रुद्धनयात् ॥ १३ ॥

Márgapágupasthánaih cha chaturddasabhih bhavanti tathá asinddhanayát. Viineyáh samsáripah sarvve suddháh khalu suddhanayát. (18)

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering

as Gunasthanas In Gommatasara, we have the following list of the fourteen Gunasthanas —

"मिच्छो सासण मिस्ता अविरद्समी य देसविरदो य। विरदा पमस इदरी अपुन्य आणयह सुदुमा य॥ उवसंतखीणमोहा सजागक्षेविकिजिया अजागी य । चवदस जीवसमासा कमेण सिद्धा य णादन्या॥"

[Jiva-kânda, 9, 10.]

e.e., "the fourteen Gunasthánas should be known to be Mithyâtva, Såsådana, Misia, Aviiata-samyaktva, Desavirata, Virata, Pramatta, Itara (e. e. Apramatta) Apûrva, Anivritta, Sûksma, Upasânta-kşîņa-molia, Sayogi-kevali-jina aud Ayogi."

In the first stage, a person has no belief in the truth of Jama doctimes. Even when these are taught to him, he does not believe in them, but on the contiary holds false beliefs, whether taught or not. The true doctrines appear to him as distasteful as sweet syrup to a man suffering from fever.\* This stage is known as the Mithyatva Gunasthana

The second is a transitory stage. When one loses true belief and comes to believe false doctrines as in the first stage, he passes through the second stage which is known as Sasadana. This is an intermediate stage in the fall from the heights of Samyaktva (right belief) to the level of Mithyatva (false belief) †

In the third or Misra stage, a person has true and false beliefs in a mixed way That is to say, neither a desire to have true beliefs

"मिच्छोद्येय मिच्छत्तमसद्हर्यं तु तबग्रत्थायां।

मिच्छत्तं वेदंते। जीवो निवरीयदंसको हे।दि । य य धम्मं रे।वेदि हु महुरं ख्रु रसं जहा जिरदो ॥ मिच्छारही जीवे। उवहट्ठं पवयकं क सहहदि । सहहदि असब्सावं उवहर्ड वा अक्षुवहर्ड ॥"

[Gommatasāra, Jīva-kānda, 15, 17, 18]

† "सम्मत्तरयापवयसिंहरादे। मिच्छभूमिसमिमुहे। । यासियसमत्त्रो से। सासयायामे। मुग्रेयको॥"

[Gommatasára, Jiva-kénda, Verse 20.1

nor a wish to give up false ones, appear in his mind Samyaktva and Mithyâtva are mixed up, like curd and treacle

A person in the fourth stage controls excessive anger, pride, deceit and greed, † and does not doubt the truth of right doctrines. But, while in this stage, he is unable to control the moderate or slight degrees of anger, etc. However, an effort for self-control is made as the person appreciates the value of it. though the effort is successful only to a very limited extent

In the fifth stage, a person becomes able to control moderate degrees of passions like anger, etc, and succeeds in establishing self-control to a greater extent than in the fourth stage,

In the sixth stage, a person begins to refiain from injury, falsehood, taking any substance which is not given to him, lust and a desire to have worldly possessions. But his attempts are not always successful.

In the seventh stage, a person succeeds in practising, without any transgression, non-injury, truth, chastity, non-acceptance of things not presented and of possessions in general

In the eighth stage, mild states of passions still arise, but the person enjoys an inexpressible delight by either checking or destroying their consequences

A person in the ninth stage becomes void of the desire to have enjoyments which he saw, heard or partook of previously, and practises meditation about the true nature of his soul.

In the tenth stage, a person by meditation becomes capable of subduing or destroying the subtle forms of greed.

### " दृष्टि-गुडमिव वामिस्सं पुद्यावं येव कारिदुं सक्षं। एवं मिस्सयभावा सम्मामिच्छोत्ति खादव्वा॥"

[Gommatasára, Jíva-kánda, Verse 22.]

it thould be mentioned here that in Jamism the passions Krodha (anger) Mana (pride), Maya (deceit) and Lobha (greed) are known as Kasayas These passions are of four degrees. The first and the most excessive form of these is termed Anantánubandhi. The passions in this state are said to be as permanent as lines cut out on a stone. The next stage is Pratyákhyána and the passions last like lines on earth. The third stage is called Apratyákhyána in which passions have their existence like lines on dust. In the fourth or Samyvalana state, the passions easily disappear like lines on water. The examples given show the gradual stages of duration and permanency of the passions. As a man passes through the successive stages of development, these various classes of passions disappear one by one

In the eleventh stage, a person gains the power to control all Mohaniya (intoxicating) Karmas, but these do not disappear altogether

In the twelfth stage, all the passions and Mohaniya Karmas

disappear altogether.

A person in the thirteenth stage destroys the Karmas called Jnanavarantya, Darsana-varantya and Antaraya† and appears like the sun freed from clouds. He attains knowledge of everything existing in the universe But in this stage, Yoga‡ still remains which disappears in the next or fourteenth stage, and the person attains liberation.

Now we shall see what is meant by Mârganâs Those states by, or conditions in which, the Jîvas are found are known as Mârganâs; and these are of fourteen kinds, viz, (1) Gati, (2) Indiiya, (3) Kâya, (4) Yoga, (5) Veda, (6) Kasâya, (7) Jîâna, (8) Samyama, (9) Darsana, (10) Lesyâ, (11) Bhavya, (12) Samyaktva, (13) Samjîi and (14) Âhâra§.

Gati or condition of existence is of four kinds, viz., existence (1) as immates of hell (2) as immates of heaven (3) as human beings and (4) as lower animals !!

Indriva or senses are five, eg., the senses of sight, hearing, touch, taste and smell  $\P$ 

Kâya or body is of six kinds, vis., five kinds of Sthâvara. earth, water, fire, air and vegetable and Trasa.\$

[गोम्मटलारः। जीवकान्डः। १४१ । १४२ ]

"गइ-उद्यञ्जवन्जाया चडगइगमग्रस्स हेड वा हु गई। णारयतिरिक्षमाग्रुसदेवगइत्ति य हवे चहुश्वा॥" [Gommathsåra, Jiva-kånda, 1461

।" "फासरसगंधकवे सहे गार्ग च चिण्ह्यं जेसिं।"

[Gommatasan, Jiva-kanda, 166.] See a detailed description of Trasa and Sthavara Jivas in Verse 11. (Pages 81-83)

<sup>\*</sup> Bor an explanation of Mohaniya Karmas, see the commentary on Verse 14 (Page 42).

<sup>†</sup> The first two Karmas have been described in commentaries on Verses 4 and 5
For an account of the third, see the commentary on Verse 14 (Page 42)

† Verse to the fourth Manual Accounts to leave

i Yoga is the fourth Margapa described below

भ जाहि च जासु च जीवा मिगाजांते जहा तहा विद्वा । ताम्री चाहस जाये सुययाये मग्गया हेति ॥ गह-दंदियेसु काये जागे चेदे कसायवाये य । संजमदंसव्यक्षेस्सा भवियासम्मत्तसर्विय साहारे ॥ "

Yoga is the power of a Jiva possessing activities of mind. speech and body by which particles of matter are attracted towards 1t.\* Yoga or union is mainly of three kinds, viz., (1) with respect to mind (2) with respect to speech and (3) with respect to body The first two of these, again, are each of four kinds Mind may be turned to things which are true, to things which are false. to things which are both true and false, and to things which are neither true nor false. Speech also might be directed to truth. falsehood, mixed truth and falsehood, and neither truth nor falsehood Unity in body, again, is of seven kinds (1) as in the bodies of human beings and lower animals which are fixed in limits (2) a mixed state of the first (3) as in the bodies of the inmates of heaven and hell which can increase or diminish (4) a mixed state of the third (5) as in the body which comes out of the head of a sage in the sixth stage of development to go to a Kevalı † (6) a mixed state of the fifth and (7) as in the forms which result from the eight kinds of Karma.İ

Veda or sex is of three kinds, male, female and eunuch

Kasaya or passions are four anger, pude, deceit and greed. Each of these is, again, of four kinds, according to different degrees of intensity §

Jñâna 18 of eight kınds, Matı, Sruta, Avadhı, Manah-paryaya.

Kevala, Kumatı, Kusruta and Vıbhangavadhı ji

Samyama or restraint consists of keeping the Vratas (vows). observing the Samitis, checking the Kasayas or passions, giving up the Dandas and controlling the Indinyas (senses) ¶

Darsana is of four kinds, Chaksu, Achaksu, Avadhi and Kevala \$

### ''पुग्गळविवाइ-देहेाद्येख मखवयखकायज्जुत्तस्स। जीवस्स जा 💃 सत्ती कम्मागमकारणं जागा॥"

[Gommatasára, Jīva-kānda, Verse 216]

† See the commentary on Verse 10 (Page (0)

‡ For a description of eight kinds of Karma, see the commentary on Verse 14 (Page 42).

§ All these sixteen kinds of Kaesyas have been described in a footnote on page 38.

See Verse 5. (Page 11)

### 🕊 "बदसमिदिकसायार्गं दंडाग्र तहिंदियाग्र पंचण्हं ।

घारवापाळवाविग्गह्चागजमो संजमो भवियो ॥" [Gommatesára, Jiva-kánda, Verse 464.]

See Verse 35. (Page 86) for a detailed description of Vrata and Samiti \$ See Verse 4 (Page 10)

Lefyâ is that by which a Jiva assimilates virtue and vice with itself. Feelings arising from Yoga, coloured by passions, lead to Bhâva-Lefyâ and the actual colours of bodies produced by such feelings are called Dravya-Lefyâ. The colours are black, blue, pigeon, golden, lotus-like and white † The first three are resultants of evil, and the last three of good emotions.

That quality by which a soul attains perfect faith, knowledge and conduct is known as Bhavyatva Guna, and that by which these are obstructed is called Abhavyatva Guna Bhavya Mārganā defines Jīvas which possess each of these sets of qualities.

Samyaktva is perfect faith in the Tattvas or principal tenets of Jamism

Samjäi Jivas are those who with the help of mind are capable of teaching, of action, of giving advice, and of conversation Asamjäi Jivas are those who are incapable of these ‡ In Samjäi Margana, each of these classes of Jivas are described.

Ahara is the assimilation of material particles by Jivas to preserve bodies.

These are the fourteen kinds of Margana

Jivas may be viewed with reference to each of these Marganas or with reference to different Gunasthanas or stages of development. But it must be remembered that all these characteristics are attributed to Jivas from the ordinary point of view, for none of them really exist in Jivas

- "िलंपर ग्रप्पीकीरइ पदीप शियमपुष्यपुष्यां च ।
   जीवेशित होदि लेस्सा लेस्सागुणजाणयक्षादा ।;"
   [Gommateséra, Jiva-kénda, 488,]
- † ''किण्हा बीका काऊ तेऊ परमा य सुक्केस्सा य । केस्सार्थ विह`सा **छवेव ह**वंति विद्यमेख ॥ वर्ण्यादयेख जिव्हों सरीरवर्ण्या दु दृब्ददो हेस्सा ।'' {Gommatasāra, Jīva-kānda, 492, 498}
- ‡ ''सिक्साकिरियुषदेसाकायगाही मये।वर्डचेख । की जीवो सा सण्यी तन्विवरीया ग्रसण्यी हु॥" [Gommatesara, Jiva-kanda, 660.]

# णिकम्मा श्रदृशुणा किंचूगा चरमदेहदो सिद्धा। लोयग्गठिदा णिचा उप्पादवयेहि संजुत्ता॥ १४॥\*

Nikkammâ attaguṇâ kiṃchûṇâ charamadehado siddhâ

Loyaggathidâ nichchâ uppâdavayehı sañjuttâ.— (14).

Padapûtha — विद्वारण Ņikkammā, void of Kaimas व्याप्त Attagunā, possessed of eight qualities वरनदेवदे Chaiamadehado, than the final body. विद्या Kimchûnâ, slightly less विद्या Nichchâ, eteinal व्याप्त प्रिकृति Uppādavayehi, Utpāda and Vyaya. वृद्या Samjuttā, consisting of विद्या Siddhā, libeiated कोयनादित Loyaggathidā, existing at the summit of Loka

14. The Siddhas (or liberated Jivas) are void of Karmas, possessed of eight qualities, slightly less than the final body, eternal, possessed of Utpâda (rise) and Vyaya (fall), and existent at the summit of Loka

#### COMMENTARY.

According to Jamish, Jivas, as long as they are not liberated, are connected with Kaima But a liberated Jiva is free from all Kaimas Karmas are recognised to be of eight kinds, viz., Jñānivaraniya, Darsanāvaraniya, Vedaniya, Mohaniya, Ayu, Nāma, Gotia and Antarāya It has already been described in the commentaries on Verses 4 and 5 (Pages 10 and 16) that Jñānāvaraniya and Darsanāvaraniya Kaimas are those which obscure infinite Jñāna and Darsanā of a Jiva Vedaniya Karmas tend to produce pain and pleasure in a Jiva Mohaniya Kaimas infatuate Jīvas, making these unable to distinguish light from wrong Ayu Karmas sustain Jīvas for a certain period and determine their tenure of existence Nāma Karmas give them their personalities, and Gotra Karmas conduce to their being produced in a particular social surrounding Antariaya Karmas throw obstacles to the performance of light action

निष्कर्मागः ग्रष्टगुणः किञ्चिट्नाः घरमदेहतः सिद्धाः । स्रोकाग्रस्थिताः नित्याः उत्पादन्ययाभ्यां संयुक्ताः ॥ १४ ॥

Niekarmánah actagunáh kiñohidûnáh char-madehatah siddháh, Lokágrasthitáh nityáh uipádavyayavyám samjuktáh.—(14)

<sup>\*</sup> Sanskrit i endering

by the Jivas. Thus all these varieties of Karmas\* operate to make a Jiva have different qualities and characteristics in its Samsari or worldly state of existence. But as a Jiva begins to pursue the path of gradual development, these Karmas disappear one by one until at last the said Jiva becomes liberated.

Being void of Karmas, a Jiva resides at the top of the Loka,† and the following eight qualities can then be found in it Samvaktva, Jñâna, Darsana, Vîrya, Sûksma, Avagôhana, Agurulaghu and Avyâ-Samyaktva is perfect faith or belief in the Tattvas or essential principles of Jainism Jñâna and Darsana have been explained in Verses 4 and 5 Virya (literally, power) is the absence of fatigue in having a knowledge of infinite substances. Suksma literally means fineness, and the possession of this quality makes a liberated Jiva incapable of being perceived by the senses, which can perceive the gloss bo-Avagaha is interpenetiability, that is to say, one liberated Jiva can allow others to exist without obstruction, just as the light of a lamp does not prevent the interpenetration of the light of other Agurulaghu means "neither heavy nor light." By possessing this quality, a liberated Jiva does neither go up like a light thing nor go down like a heavy object, but remains stationary. Avyavadha is undisturbable bliss in which the disturbance of equilibrium caused by happiness or misery is entirely absent. In a word, a liberated Jiva being freed from Karmas goes up to the summit of the Loka and remains there stationary, possessed of perfect faith, power and ınfinite Jñana and Daisana and enjoying eternal bliss without obstructing other Jivas of the same kind Such a Jiva has a body slightly less than the final body as recognised in the Jama canons

A liberated Jiva, again, is eternal in its essential character, though perpetual modifications of it may go on in its condition. To give an example of such modifications, we may say that a ball of gold has certain essential characteristics and may always be said to possess these characteristics throughout its various modifications. Now, if we prepare a ring from this gold, we have an instance of a modification which arises (Utpåda) from the original state of the ball of gold Again, if the ring be destroyed, we shall have another modification consisting of the destruction (Vyaya) of the stage of existence of

<sup>\*</sup> There are many sub-divisions of each of the eight kinds of Karmas mentioned above A dotailed description of these may be found in works like Tattvarthadhigama Sûtra, Chapter VIII, Gommatasara, (Karmakanda,) etc.
† See commentary on Pages 56 and 58.

the ball of gold as a ring. Every substance in the universe is, according to Jainism, possessed of the quality of permanency (Nityatva), with generation (Utpåda) and decay (Vyaya) of the modifications of itself. Being possessed of these qualities, is technically called 'Sat' and this 'Sat' defines a substance (Dravya) in Jainism \*

# श्रजीवो पुण येश्रो पुग्गल धम्मो श्रधम्म श्रायासं । कालो पुग्गल भुत्तो स्वादिगुणो श्रमुत्ति सेसा दु ॥१५॥†

Ajjîvo puņa ņeyo puggala dhammo adhmma âyâsaṃ Kâlo puggala mutto rûvâdiguṇo amutti sesâ du—(15)

Podaphtha — বুৰ Pupa, again. বুলাক Puggala, Pudgala. ক্ষা Dhammo, Dhaima অবন্য Adhamma, Adhama. আত্তৰ Ayasam, Akasa কাই Kalo, Kala, (Time) ক্ষাই Aljivo, Ajiva ইবা Neyo, to be known. কুলাক Puggala, Pudgala. কাইবুরী Rûvadiguno, possessing the qualities, Rûpa, etc বুলা Mutto, having form. বু Du, but. ইবা Sesa, the rest অবুলি Amutti, without form.

15. Again, Ajîva should be known to be Pudgala, Dharma, Adharma, Âkâśa and Kâla. Pudgala has form and the qualities, Rûpa, etc. But the rest are without form.

### •"उत्पाद्व्ययधीव्ययुक्तं सत्।" "सददः व्यवस्थाम्।"

[Tattvårthådbigama Sütra V 80. 29.]

Agan--"स्वजात्यपरित्यागेन भाषान्तरावाधिकत्पादः। तथा पूर्वभाषविगमा व्ययः।
भवे स्थैर्यकर्ममेथा भ्रवतीति भ्रुषः।"

[Tattvartharajavarttika V 29 (1, 2 and 8],

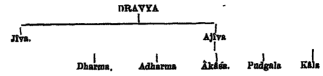
i.e., "Utpåda is having a modification by a substance without leaving its own kind, i.e., the transformation of a lump of clay into a pot.) Vysys is the change or disappearance of a form, i.e., the change of a pot into pieces) Dhrauvys consists of the existence of the essential characteristics throughout different modifications (e.g., the existence of clay's such.)"

† Sanskrit rendering

श्रजीवः पुनः हो यः पुद्रस्थः धर्मः श्रन्थमः श्राकाशम् । कास्यः पुद्गस्यः मृत्तेः रूपादिगुवाः श्रमृत्तेयः शेषाः द्व ॥ १५ ॥ Ajîvah punah jūcyah pudgalah dharmah adharmah âkāsam Kālah, pudgalah mürttah rüpādiguņah amürttayah seşāh tu—(16).

#### COMMENTARY

We have now arrived at the end of the subdivisions of Dravya The following table will illustrate the varieties of Dravya with sub-classes



Innumerable passages might be quoted from all sorts of Jain works which contain a mention and description of these varieties of Dravya In Tattvarthadhigama Sûtra we have —

"क्रव्याचि ।" [V. I].

"ब्रजीवकाया धर्माधर्माकाशपुर्गळाः ।" [V 1]

"जीवाइच '' [V. 3].

"কাভহৰ।" [V 39]

ze, "The Dravyss are Dharma, Adharma, Âkâsa and Pudgala which are Ajîvas having Kâya (body) The Jîvas also (are Dravyas) Kâla too is Dravya"

Jiva and the four Ajivas Pudgala, Dhaima, Adharma, and Âkâsa have Kâya (body) and are known as Pañchâstikâyas (the Five Astikâyas) Kâla, though an Ajiva, has no body. It is Akâya (or without body) This is why Kâla is mentioned separately and last of all in the Sûtras quied above.

In all the Jama Puranas there is a description of Dravyas. We quote one verse only from a manuscript of Vardhamana Purana by Bhattaraka Sakalakirti

"मध पुर्गल प्यात्र धर्मोऽघर्मो द्विधा नमः । काल्ड्य प्रम्यधैनेस्यजीवतस्यं स्त्रीः क्षिनः ॥''

[Canto XVI. Sloka 15]

ie, "Then Jina (Mahavira) spoke about the five sorts of Ajiva, viz., Pudgala, Dharma, Adharma, Akasa and Kala.

As in all the Puranas so in all Jain Kavyas also we find enumeration and description of Dravyas A peculiarity of Jain Kavyas is that in the last Canto of nearly all of these works we find a brief summary of the principles of Jainism. It is no wonder therefore that we shall find a description of Dravyas there Two such passages are quoted here

"धर्माधर्मी नमः कालः पुद्गलस्वेति पञ्चधा। धजीवः कथ्यते सम्यग्जिनैत्तस्वार्धदर्शिमः॥ षड्-द्रव्याणीति पर्यन्ते समं जीवेन तान्यपि। विना कालेन तान्येव यान्ति पञ्चास्तिकायताम्॥॥

[Dhaimasarmabhyudaya Kavya, Canto XXI 81 82]

"भर्माधर्मावयाकारा' काळः पुद्गळ इत्यपि । सजीवः पञ्चका हे या जिनागमविद्यारदैः ॥ यतान्येव सजीवानि षड्द्रव्याणि प्रचक्षते । काळहीनानि पञ्चास्तिकायास्तान्येव कीर्तिताः ॥"

[Chandraprabha-Charita Kavya, Canto XVIII 67. 68]

i.e., "Dharms, Adharms, Akâis, Kâla and Pudgala—these five are called Ajîvas. These with Jîva make up the six Dravyas. Excluding Kâla, the remaining five make up the five Astikâyas"

It is needless to quote any more parallel passages from works like Pañchāstikāyasamayasāra, Dravyānuyogatarkanā, etc.

In the text we have "Pudgala has form." In Tattvårthådhigama Sûtra, we find "The Pudgalas have Rûpa" ["कपिया पुद्गला: V 5] The following explanation of Rûps in this aphorism is found in the Tattvartharaja-va-rttika · "Though the word Rapa has various meanings, it is here synonymous with 'shape' according to the authority of the Sastras Or it may be taken to mean a certain quality (vis, that quality which is capable of being perceived by the eyes "वश्चार्याच्यान्यः")" n The word "Mürttah" in our text signifies 'that which has Mûrtti (shape)' This Mûrtti should be understood to be the same as "Rûpa" mentioned in Tattvarthadhigama Sûtia. That is to say the word "Rûpa" in our text is not used in the same sense as it is used in the Tattvarthadhigama Sûtia In the latter "Rûpa" is used to denote "Shape or form" but in our text it is used to denote "Colour." In our text "Shape or form" is indicated by the word "Mûrttı" and not "Rûpa" This should be remembered to avoid confusion

In our text we have "Pudgalas have the qualities, Rûpa, etc".

The qualities are touch, taste, smell and colour. All these qualities

<sup>े &</sup>quot;स्पराब्द्स्यानेकार्यत्वे मृत्तिपर्यायप्रहणं शास्त्रसामर्थात्।" "गुर्वाविशेषवचनप्रहणे वा ।" (Variatikas 2.8 on Aphorism V 5].

are enumerated in Tattvîithādlingama Sûtra "स्परीरसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः ।" [V. 23] ie, "Pudgalas have touch, taste, smell and colour" In Vardhamāna-Puiāņa by Sakalakirti also we have "वर्णगन्धरसस्पर्शमयाञ्चानन्तपुद्गलाः।"

[Canto XVI Verse 16.]

ie, "Pudgalas are endless and characterised by colour, smell, taste and touch" The varieties of colour, etc., have already been mentioned in the commentary to Verse 7 (Page 23).

Thus we find that among the five varieties of Ajîva, Pudgala has shape and possesses colour, smell, taste and touch. The other four Ajîvas, Dhaima, Adhaima, Kâla and Akâsa have no foim.

### सहो बंधो सुहमो थूलो संठाणभेदतमद्वाया । उन्जोदादवसिहया पुग्गलदन्त्रस्स पन्जाया ॥१६॥ ﷺ

Saddo bandho suhamo thûlo saṃthâṇa-bheda-tama-chhâyâ. Ujjodâdava-sahiyâ puggala-davvassa pajjâyâ.— (16).

Padapātha.— बहो Saddo, sound बन Bandho, union दुवनो Suhamo, inneness. वृत्तो Thûlo, grossness व्यापनेत्रवाण Samthāns-bheda-tama-chhāyā, shape, division, darkness, and image. व्यापनित्रवाण Ujjodādava-sahiyā, with lustic and heat. पुणवद्व्यस्य Puggala-davvassa, of Pudgala substances प्रवास Pajjāyā, modifications.

16. Sound, union, fineness, grossness, shape, division, darkness and image, with lustre and heat (are) modifications of the substance (known as) Pudgala.

#### COMMENTARY

Sabda or sound is said to be of two kinds—Bhāṣā-laksana (as incorporated in languages) and Abhāṣā-lakṣaṇa (which does not find place in any language) The first, again, is of two kinds, viz. (1) sounds which are expressed by letters and (2) sounds which are not expressed by letters. It is said that the last-mentioned kind of sounds is made by creatures who possess two, three or four senses, or by the Kevalis

शब्दः बन्धः स्थानः स्थूलः संस्थानभेदतमञ्जायाः। उद्योजातपसाहिताः पुद्गलद्रव्यस्य पर्यायाः ॥१६॥ Sabdah bandhah sükşmah sthülah saṃsṭhāna-bheda-tawa-sohhāyāḥ. Udyotābapasahītāh pudgaladravyasya paryāyāḥ—(16).

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering

Sounds not finding place in languages are again of two kinds: (1) produced by human beings and (2) resulting from other sources, as the noise of thunder, etc. The first of these, again, are of four kinds (a) Tata or that produced from musical instruments covered by leather, (b) Vitata or that produced from string-instruments, (c) Ghana or that produced from metallic instruments and (d) Sausira or that produced from wind-instruments. It should be mentioned in this connection that there is a difference in the nomenclature of musical instruments between the Jamas and the Hindus, for the latter call Tata by the name of Anaddha and Vitata by the name of Tata.

The following theory of sounds is found in Verse 79 of the Panchastikayasamayasaia:

### "सहो खंधप्यमवो खंधो परमागुसंगसंघादो। पुहेसु तेसु जायदि सहो रुपादगो थियदो॥"

ve., "The combination of atoms is known as Skaudha Sound results when Skaudhas strike against one another." Thus it has been laid down that all sounds result from the Skaudhas of Pudgala (matter).

Bandha or union is mainly divided into two heads, (1) Prâyogika (produced by the efforts of body, speech, or mind of a person) and (2) Vaisrasika (produced without any kind of effort of any person)

Prayogika may again be (1) Jiva-viraya, i.e., union of non-living substances only of (2) Jivajiva-viraya, i.e., union of living with non-living substances. Jivajiva-viraya Bandha, again, may result (1)

"शब्दो द्वेधा भाषास्वक्षर्याविपरीतत्वात् ।
 भाषात्मक उभयथा स्रक्षरीकृतेतरविकल्पात् ।
 स्रभाषात्मक द्वेधा प्रयोगविस्रसानिमित्तत्वात् ।
 तत्र वैस्रसिका बळाइकादि-प्रभवः ।
 प्रयोगद्वतुर्धा तत्वितत्त्ववसीषिरभेदात् ।"
 Tattvártba-rája-várttika, v 24 (2, 8, 4, 5 and 6)

Compare the Hindu nomenolature, e g
 ''ततं वीत्यादिकं वाद्यमानद्धं मुरजादिकम् ।
 वंशादिकन्तु सुविरं कांस्यताङादिकं वनम्॥" [Amarakoşa]
 vvibh
 ''चम्मैततनात्तवः पुष्करभेरीदर्दुरादिप्रभवः ।
 विततः तंत्रीकृता वीत्यासुघोषादिसमुद्भवः ।"
 Toetivarthe-ráis-várbtika, V. 24 (6)

from Karma (producing eight kinds of bondage corresponding to eight kinds of Karma, viz, Jñânâvaraṇiya, Darsanâvaraṇiya, Bedaniya, Mohaniya, Nâma, Gotia, Âyu and Antarâya)? or (2) from No-Karma This last, again, is of five kinds (1) Âlapana, (eg, the fastening of a rope or chain to a chailot, etc.) (2) Âlepana (eg., painting the walls, etc.) (3) Samsleşa (eg., joining of pieces of wood together by a carpenter, etc.) (4) Sarîra (eg., the union of limbs in a body) and (5) Sarîri (eg., the union of different bodies)

Vaisrasika Bandha, again, is either (1) Anâdi or eternal, as the union of the whole mass or parts of Dhaima, Adharma and Akâsa† or (2) Adimat or that which has a beginning having resulted from a definite cause, e.g., the union of different colours in a rainbow.

The whole or half or a quarter of each of Dharma, Adharma and Akasa may be said to contain different parts which are attached to one another.‡ Thus there arise nine kinds of union which are eternal §

Sauksmya or fineness is of two kinds (1) that which is found in the atoms, beyond which there is nothing more fine, and (2) that which is found in other substances and which is of different degrees as the same is relative to that of different substances!

Sthaulya or grossness is, similarly, of two kinds (1) grossness of the maximum limit, e.g., that of the whole universe and (2) grossness less than the maximum limit which may be of various degrees \( \)

Samsth\( \text{an} \) or shape is of two kinds (1) that which can be

Tattvártha-rája-várttika, V 24 (11)

<sup>\*</sup> See Commentary on Verse 14 for an explanation of these eight kinds of Karma † See Verses 17, 18 and 19 for definitions of Dharma, Adharma and Åkáså

<sup>‡ &</sup>quot;कृत्स्नो धर्मास्तिकायः, तद्धं देशः, अर्धार्ध प्रदेशः। एवं अधर्माका-स्रवारिष ।"—"धर्माधर्माकाशानामेकशः त्रैविष्यास्रवविधः।"

९ "वंधोऽपि द्वेषा विस्वसाप्रयोगभेदात् । आद्यो द्वेधा आदिमद्दनादिविकत्यात् । विस्वसा विधिविपर्यये निपातः। प्रयोगः पुरुषकायवाङ्मनःसंयोगळक्षयः।" "प्रायोगिकः द्वेषा अजीवविषयो जीवाजीवविषयद्वेति ।.....जीवाजीविषयः कर्मनोक्स्यवन्धः । कर्मवन्धो ज्ञानावरयादिरप्रथा । ने। कर्मवन्धः ...पंचविषः आळपनाळेपनसंद्रछेषदारीरदारीरिमेदात् ।" [तत्वार्थराजवारिकम् ।५१३॥ (१०।११। १२।१३)]

<sup>|| &#</sup>x27;'सीस्म्य' द्विविधं ग्रन्समापेक्षिकं च ।" [तत्वार्थराजवार्श्विकम् । ५।२४।१४।] || ''तथा स्केल्यम् ।" [तत्वार्थराजवार्श्विकम् ।५।२४।१५।]

permanently defined (e.g., as round, square, triangular, etc.) and (2) that which cannot be permanently defined (e.g., the shape of clouds). $^{\circ}$ 

Bheda (division or separation) is of six kinds (1) Utkara (e g, sawing a piece of wood), (2) Chûrṇa (e g, guinding wheat into powder,) (3) Khanda (e.g., breaking up a pitcher into its different parts), (4) Chûrṇika (e.g., separating the chaff from rice, pulses, etc.), (5) Piatara (e g, dividing mica into many slices) and (6) Anuchatana (e g, causing sparks to fly out from a glowing ball of iron)†

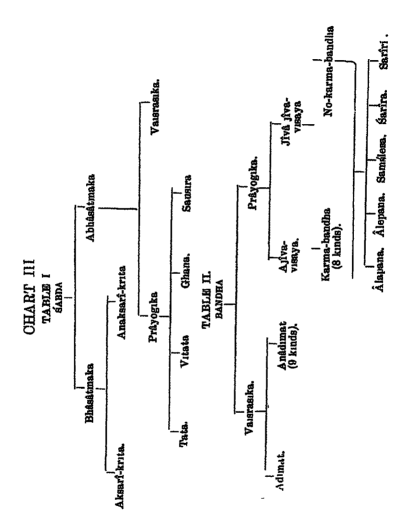
Tamah is darkness ‡ Chhâya is of two kinds (1) Inveited images, as seen in mirror, etc and (2) un-inverted images. In the first of these, the left side becomes light and vice versa. Herein lies the difference between the two§ Åtapa is heat caused by the sun, and Udyota is the light resulting from the moon, fire-fly, jewels, etc ||

All these things are mere modifications of Pudgala

- \* ''संस्थानं द्वेघेत्थं छक्षयं यनित्थं छक्षयं घ । वृत्तव्यक्षचतुरस्रायतनपरि-मंडक्रादित्थमतोन्यद्नित्थम् ।'' [तत्वार्थराजवार्त्तिकम् ९।२४।१६।१७]
- † "भेदः षोढोत्कर-यूर्ण-सण्ड-यूर्णिका-प्रतराग्रुचटनविकल्पात् ।" [तत्वार्थराजवासिकम् ।५।२४।१८।]
- ‡ "तमा दृष्टिप्रतिबंधकारखं । [तत्वार्थराजवार्त्तिकम् ५।२४।१९।]
- र्ड "काया प्रकाशावरणनिमित्ता। सा द्वेधा तद्वर्णीद्विकार-प्रतिविम्बमात्र-प्रह्रणविकल्पात्।"

[तत्वार्थराजवार्त्तिकम् ५।२४। (२०।२१।) ]

| ग्रातप उप्णप्रकाशस्त्रक्षणः। उद्योतश्चन्द्रमणिखद्योतादिविषयः।" [ तत्वार्थराज्ञवार्त्तिकम् ५।२४। (२२।२३) ]



### गइ-परिणयाण धम्मो पुग्गलजीवाण गमणसहयारी। तोयं जह मच्छाणं श्रच्छंता येव सो येई ॥१७॥\*

Gayi-parinayâna dhammo puggalajîvâna gamanasahayârî Toyam jaha machchhânam achchhantâ neva so neî

Padapātha.— ज्ञा Jaha, as जा परिवास Gar-parinayāna, engaged in moving ज्ञान Machchhānam. fish. जन्मक्षारे Gamaņa-sahayārī, assisting the movement. तेल Toyam water प्रवक्तीयान Puggala-jīvāṇa, of the Pudgala and Jīvas. ज्ञा Dhammo, Dharma जे So, that. ज्ञान Achchhantā, those not moving. जेन Neva, does not. जेरे Neī, moves.

17. As water assists the movement of moving fish, so Dharma (assists the movement of moving) Pudgala and Jîva (But) it does not move (Pudgala and Jîva which are) not moving.

#### COMMENTARY

In this verse, we have a description of a peculiar substance known as Dharma in Jain philosophy. It should be remembered that the meaning of the word Dharma, as used by the Jainas, has not the slightest resemblance to thatof the same word in Hindu philosophy.†

The Jaina philosophers mean by Dharma a kind of ether, which is the fulcrum of motion. With the help of Dharms, Pudgala and Jiva move. Dharma does not make these move, but only assists them in their movement when they begin to move. In all works in Jaina literature, we have nearly the same illustration given of Dharma. The illustration is as follows. As fish move in water, without being impelled in their movement by water, but only receiving assistance of the water in their movement, so Pudgala and Jiva move, assisted by

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering गतिपरियतानां धर्माः पुरुगळजीवानां गमनसहस्तरी । तेत्यं यथा मत्स्यानां सगस्त्रतां नैव स नयति ॥१७॥ Gati-parinatánám dharmah pudgalajívánám gamanasahakárí, Toyam yathá matsyánám agachchatám naiva sa nayati—(17)

<sup>† &</sup>quot;धर्मीद्यः संज्ञा सामायिक्यः । ग्राहते हि प्रवचनेऽनादिनिभनेऽहेदादिभिः यथाकालं, ग्रामित्यकत्तानदर्श-नातिशयप्रकारौरवचोतितार्थसारे कहा पताः संज्ञा श्रेयाः। कियानिमित्ता वा ।" नित्वार्थराजवार्तिकम् ।५।१।१७।१८।]

Dharma, but not impelled by it. Dharma has no form, is eternal and void of activity. These characteristics of Dharma has been thus enumerated in Varadhamāna Purāna by Sakala-Kīrti.

#### ''जीवपुद्गळयोधेर्माः सहकारी गतेर्मतः । श्रम्तों निष्किया नित्या मत्त्यानां जळवद् भुवि ॥'' (Canto XVI, verse 28)

e.e., "Dharma is known to be the helper of motion of Jiva and Pudgala, is formless, inactive and eternal (It acts like) water to fish in the world"

In Pañchastikâya Samaysâra we have ·

"उद्यं जह मच्छ्रणं गमणायुनाह्यरं हस्रदे छोए । सह जीवपुनाळाणं धरमं दृष्यं वियायोष्टि ॥" (Yezse 85.)

i.e., "Know that, as water helps the movement of fish, so Dharma (helps the movement of) Jiva and Pudgala."

Amrita Chandra Sûrı has written in his Tattvârthasâra, "That is called Dharma which help the motion of things which have begun to move by themselves Jîvas and Pudgalas resont to Dharma when they are going to move, as fish take the help of water in their movement."

''क्रियापरिकानां यः स्वयमेष क्रियाचताम् । आष्ट्रधाति सदायत्वं स धर्माः परिगीयते ॥ जीवानां पुरूगळानां च कर्तव्ये गत्युपमहे । अळबन्मतस्यगमने धर्माः साधारकाशयः॥''

#### [ तत्वार्थसारः ३ । ३३ । ३४ । 1

In Jain Kavyas also we have the same illustration of Dharma, and we shall only quote two such passages here --

"घर्मः स वात्विकैष्को थे। भवेद् गतिकारयम् । जीवादीनां पदार्थानां मरूयानामुद्दकं यथा॥"

[ धर्मशर्मास्युद्यम् । ३१ । ८३ । ]

i.e., "That which becomes the fulcrum of motion of substances, like Jivas, etc., as water is to fish is called Dharma by those versed in the Tattvas"

"ज्ञाञ्चनम्मस्ययानस्य तत्र ये। गतिकार्यम् । जीवादीनां पदार्थानां स धर्मः परिवर्धितः ॥ केकाकाद्यासिन्याप्य संस्थिता मृत्तिविज्जितः । नित्यावस्थितिसंयुक्तः सर्वज्ञकानगोचरः ॥"

[ चन्द्रप्रमचरितम् । १८ । ६९-७० ]

ie.. "That is called Dharma which is the cause of movement of substances, like Jivas, etc., as water (is the helper) of the movement It exists pervading Lokakasa, is formless and eternal, and is the object of knowledge of only the omniscient."

Dhaima is, therefore, that which, not moving in itself and not imparting motion to anything, helps the movement of Jiva and Pudgala. Without Dharms, the motion of Jiva and Pudgala would be impossible.

### ठाणजुदाण श्रधम्मो पुग्गनजीवाण ठाणसहयारी। द्याया जह पहिचार्या गच्छंता खेव सो घरई ॥१८॥७

Thânajudâna adhammo puggalajîvana thânasahayêrî. Chhâyâ jaha pahiyânam gachchhantâ neva so dharayî-(18.)

Padapâtha. - जह Jaha. as. जान Chhâyâ. shadow. पहिनाद Pahiyânam. of the travellers उल्लुख्ल Thânajudâna, stationary. पुन्तकीवान Puggalajîvâna, of the Pudgalas and Jivas उल्लब्स Thâna-sahayâri, is assistant in making stationary. अवस्था Adhammo, Adharma. वे So, that. पण्डता Gachchhanta, those moving. 34 Neva, does not 44 Dharaf, holds

18. As shadow (assists the staying of) the travellers, (so) Adharma assists the staying of the Pudgalas and Jivas which are stationary But that (2 e., Adharma) does not hold back moving (Pudgalas and Jivas).

#### COMMENTARY.

Adharma is exactly the opposite of Dharma which has been Dhama is the fulcrum of motion, and described in Verse 17 Adharma is the fulcrum of rest Vide-

''जह हवदि धम्मदम्बं तह तं जाग्रेह दहमधम्मक्छं। ठिहि-किरियाञ्जत्ताणं कारणभदं तु पुडवीय ॥"

[ पञ्चास्तिकायसमयसारः । ८६ । ]

Adhama, like Dharma, is eternal, without form and without

स्यानयुतानां ग्रथम्मः पुर्गछजीवानां स्थानसङ्कारी । क्वाया यथा परिकानां गव्छतां नैव स घरति ॥ १८ ॥

Sthåosyutånån adharmah pudgalajívánám sthána-sahakárí Chhaya yatha pathikanan gaohchhatan naiva sa dharati—(18)

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering

activity It does not stop the motion of Jiva or Pudgala, but it assists them in staying still, while they are in a state of rest. Vide—

#### "स हाकर्ताप्यधर्मस्याजीवपुर्गलकाः स्थितः । नित्योऽमूर्तः क्रियाद्दीनः क्रायेव पधिकाक्तिनाम् ॥" [Vardhamána Purána, XVI. 80]

The following examples are invariably found in all Jama works, as illustrating Adharma. First, Adharma is likened to earth which does not stop creatures from moving but becomes a support of them when they are at rest. Secondly, Adharma is said to be like shadow which does not forcibly stop the travellers scorched by the rays of the sun from moving, but assists in their rest, while they of their own accord come to sit in the shade.

Both these examples are given in the Verse 84, Canto XXI of Dharmasaimābhyudaya Kāvya

#### "छायेव घर्मतप्तानामस्यादीनामिव सितिः। द्रव्यानां पुरुगठादीनामघर्मः स्थितिकारकाम्॥"

te, "Adhama is the cause of lest of Diavyas, Pudgala, etc, as shadow is that of (persons) heated by the rays of the sun, or as the carth is that of (creatures like, horses, etc."

In Tattvåtthasåta, Chapter III. Verses 35 and 36 we have "स्थित्या परिणतानां तु सचिवत्वं द्धाति यः।

तमधर्मे जिनाः प्राहुनिरावरणहरीनाः॥

जीवानां पुरुगळानाञ्च कर्त्तेव्ये स्थित्युपप्रहे । साषारकाश्रयोऽ धर्मः प्रथिवीच गवां स्थितौ ॥"

1e, "Jivas, whose faith is unclouded, call that to be Adhaima which ministers to the staying of Jivas and Pudgalas when these are prone to rest Adhaima supports all (to rest), like the earth allowing rest to the cows"

In Chandraprabhacharita, Canto XVIII, Verse 71, we have "द्रव्यानां पुरुगळादीनामधर्मः स्थितिकारखम् । छेकिऽ मिव्यापकत्वादिधर्मोऽ धर्मोऽपि धर्मवत् ॥"

te, "Adhama is the cause of lest of Dravyas, Pudgala, etc Adhama, like Dhama, has the same characteristics, viz, it per ades Lokakisa, etc (the other qualities are that of being eternal, being without form, and being perceptible only by the omniscient)

We should therefore remember that, without Dharma, it will be impossible for any substance (Dravya) to move. The universe is divided into two parts (1) Lokákása, which is pervaded throughout by Dharma and Adharma, and in which movement or rest may therefore

happen and '2 Alokākāśa, which is beyond Lokākāśa, and in which Dhaima and Adharma are absent. We have learnt previously that one of the characteristics of a Jīva is to move upwards. When a Jīva makes an attempt to move upwards, in its gradual stages of development, it is able to do so through the assistance of Dharma. By gradually moving higher and higher, it reaches the limits of Lokākāśa, beyond which there is no Dhaima. Hence, it is bound to stay there This will explain why in Verse 14 we have said that liberated Jīvas stay at the top of Lokākāśa and, though possessing the characteristic of having an upward motion, they do not proceed any further

### श्रवगासदायाजोग्गं जीवादीयां वियाय श्रायासं । जेयां लोगागासं श्रृह्धोगागासमिदि दुविद्वं ॥ १६ ॥#

Avagâsadâṇajoggaṃ jîvâdîṇaṃ viyâṇa âyâsaṃ Jeṇaṃ logâgâsaṃ allogâgâsamidı dubıham—(19)

Padapātha.—जीवार्त्तवन् Jīvādinam, of the Jīvas. ध्वनगरहारकोग्य Avagāsadānajoggam, capable of allowing space. जेर Jenam, Jaina. ध्वायार्थ्यभूवेश्वक, Ākāśa. विवाद Viyāna, know. जेरावार Logāgāsam, Lokākāśā चाल्लोगपरा Allogāgāsam, Alokākāśa. रहि Idi, thus चुनिष् Duviham, of two kinds

19. Know that which is capable of allowing space to Jîva, etc., to be Akâśa. according to Jamism Lokâkâśa and Alokâkâśa, thus (Akâśa is) of two kinds

The word Akâsa is thus derived "That in which the substances, Jiva, etc., are revealed or that which reveals itself is known as Akâsa," or it may be thus derived "Akâsa is that which allows space to other substances "T

In our text, the last of the derivations is adopted, as this clearly

\* Sanski it rendering

अवफारादानयार्यं जीवादीनां विजानीहि आकाराम् । जैनं छोकाकारां ग्रळोकाकारामिति द्विविधम् ॥ १९ ॥

Avakásadánayogyam jívádínám vijáníhi ákásam, Jamam Lokákásam Alokákásamiti dvividbam—(19)

† vide आकाशंतेऽ स्मिन् द्रव्यापि स्वयं वा काशत इत्याकाशम् । (जीवादीनि द्रव्यापि स्वैः स्वैः पर्यायैः अव्यतिरेकेण यस्मिनाकाशंते प्रकाशंते तदाकाशं, स्वयं वात्मीयपर्यायमर्याद्या आकाशत इत्याकाशम्) अवकाशदानाद् वा । (अथवा इतरेषां द्रव्याणां अवकाशदानादाकाशमिति पृषेष्ट्रादेषु निपातितः शब्दः ।)

[Tattvártha-rája-várttika, V I 21.22]

explains the characteristics of  $\hat{A}k\hat{a}sa$ . The chief characteristic of  $\hat{A}k\hat{a}sa$  is to allow other substances to enter into or penetrate itself. This entering or penetration is expressed by the word avagaha, which Akalanka Deva explains as Anuprabesa or interpenetration. Umå Svāmi has also mentioned this characteristic of  $\hat{A}k\hat{a}sa$ , eg.

#### ''बाकाशस्यावगाहः।''

[Tattvårthådhıgama Sûtra v 18]

i.e., "interpenetrability is the characteristic of Akasa"

In Pañchâstikâyasamayasâra, verse 90, we have "That which gives all the room to all Jîvas, Pudgalas and the rest (i. c, Dharma Adharma and Kâla) is Âkâśa"\* In Tattvåthasâra, Chaptei iii. Verse 38, we have a similar idea † "Âkâśa is eternal, pervasive and all objects of the universe exist in it,"‡ and "it has no form"§

Akalanka Deva gives the following example to illustrate the interpenetrability of Âkâśa. He says that as water allows a swan to enter in itself, so Âkâśa allows the other substances to penetrate itself. But this example, being taken from the material world, should not be accepted in a strict sense. For, really, a swan displaces some water, but Âkâśa being a subtle substance does not obstruct other substances. To have a better example, let us suppose the empty space between a room to be Âkâśa and the substances. Dharma, Adharma etc., to be lights of different lamps. Now, the space in a room can be filled up by the lights of different lamps which intermingle and penetrate the space. In the same manner, Âkâśa can allow the substances, Dharma, etc., to penetrate itself.

Âkâsa is of two kinds Lokâkâsa and Alokâkâsa These will be explained in the next verse

- \* ''सव्वेसिं जीवाग्रं सेसाग्रं तहय पुग्गलाग्रं च । जं देदि विवरमंबिलं तं लेग्र हचदि ग्रायासं ॥''
- † "जीवानां पुद्गळानां च काळस्याधर्मधर्मथाः । अवगादनदेतुत्वं तदिदं प्रतिपद्यते ॥"
- ‡"नित्यं व्यापकमाकाश्चमवगाहैकलक्षणम् । चराचराणि भृतानि यत्रासंबोधमासते ॥"
- ॐ "लेकालेकनमेभेदादाकाशोऽ च व्रिधा भवेत्। अवकाशम्यः सर्वद्रयानां मृत्तिविजितः।।"

[Vardhamana-Purana, XVI 31.]

|| " यथा **अ**लमवगाइते हंसः ।"

[Tattvárthorajavárttika V 18 (2)]

### धम्माधम्मा कालो पुग्गलजीवा य संति जावदिये। श्रायासे सो लोगो तत्तो परदो श्रलोगुत्तो ॥२०॥ क्र

Dhammadhamma kalo puggala-jîva ya santi javadiye

Âyâse so logo tatto parado alogutto —(20)

Padapātha.—काविये Jāvadıye, in which आयारी Âyâse, in Âkâsa. धरनापरना Dhammâdhammâ, Dharma and Adhaima कारों Kâlo, Kâla च Ya, and. पुण्यक्षीय Puggalajīvā, Pudgala and Jīva चित Santi, exist. चे So, that केले Logo, Lokâkâsa तसो Tatto, that. परदे Parado, beyond. स्रोतुसी Alogutto, is called Alokâkâsa

20. Lokâkâśa is that in which Dharma, Adharma, Kâla, Pudgala and Jîva exist That which is beyond (this Lokâkâśa) is called Alokâkâśa

#### COMMENTARY.

"Loka is that place in which happiness and misery are seen as results of virtue or vice, or Loka might be said to be that place in which things are got, or Loka is that place which is perceived by the omniscient "† This is how Akalanka Deva derives the word Loka Akâsa with reference to Loka, or Akâsa similar in extent to Loka is Lokakâsa, and Akâsa beyond Loka is Alokakâsa.

In the accompanying Plate, we have a representation of Loka-kasa and Alokakasa Loka or the universe, according to the Jain idea, consists of three divisions—Urdha Loka or the upper world,

धर्माधर्मी कालः पुद्गलजीवाः च सन्ति यावतिके । द्राकाशे स लेकः ततः परनः ग्रलेकः उक्तः ॥ २० ॥

Dharmadharman kal in pudgalaji in dia santi jävatike Åkåse si lokah tatah paritah alokah uktah- (20)

† ''यत्र पुज्यपापफछछोकनं स छोकः। (पुज्यपापयोः कर्मखाः फछं सुक-दुःखलक्षयां यत्राहोक्यते स छोकः) छोकतीति वा छोकः। (छोकति प्रयत्युपलभते बर्धानिति छोकः) छोत्रयत इति वा छोकः (सर्वब्रे नानंता-प्रतिहतकेवछद्दीनेन छोक्यते यः स छोकः।) ''

[ तत्वार्थराजवार्त्तिकम् ५।१२।(१०।१२।१३।)]

‡ "तस्याकारां छोकाकारां जलारायवत् । ( लोकस्याकारां लेकाकारामिति । .....लेक प्रवाकारां लेकाकारामिति समानाधिकरणलक्षणा वृत्तिः । )" [Tutivartharājavārtbika V. 12. (17)]

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering

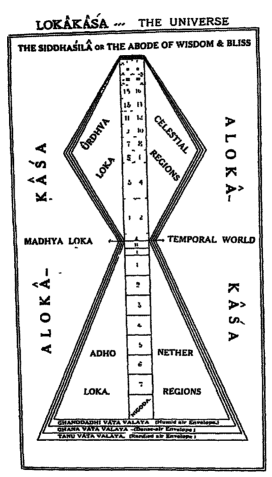


PLATE IX Lokakasa containing the Dravyas and Alokakasa beyond it



Madhya Loka or the middle world and Adho Loka or the lower world. The first is the abode of celestral beings, the second of men and of other creatures, and the third of the immates of hell Surrounding these Lokas, which are situated one above the other, are three layers of air, the inner being humid, the middle dense and the outer ranfied. Within the envelope of these layers, there is Lokakas—an invisible substance which allows space to other substances and is equal in extent to the Lokas. In this Lokakas, Jiva, Pudgala, Dharma, Adharma and Kala exist.

Beyond this Lokakasa, there is Alokakasa which is eternal, infinite, formless, without activity and perceptible only by the omniscient † In Alokakasa there is only the substance Akasa and not Dhama, Adhama, Kala, Pudgala or Jiva

### दव्यपरिवद्दरूवो जो सो कालो हवेइ ववहारो। परिग्रामादीलक्लो वहग्रलक्लो य परमहो ॥२१॥‡

Davvaparıbattarûvo jo so kâlo haver vavahâro

Parinamadilakkho vattanalakkho ya paramattho-(21)

Padapāṭha — का Jo, which व्यवस्थिह्हको Davvaparīvattarûvo, helping changes in substances परिवामादिकको Parīpāmādilakkho, understood from modifications, etc के So, that व्यवस्थि Vavahāio, Vyavahāia. काले Kālo, time इत्ये Havei, is व Ya, which व्यवस्थि Vatapalakkho, understood from continuity वर्षको Paramattho. ieal

• "धर्मा-धर्मयुताः कालपुद्गलाः जीवपूर्वकाः। खे यावत्यत्र तिप्रन्ति छे।काकाशः स उच्यते ॥" Wirdhamana Parén i XVI 32] ''जीवा पुरगलकाया ध्यमाध्यमा य होगहोराण्या । तत्तो श्रयण्यमण्यं श्रायासं संतवहिरिसं ॥" [Pañchāstikāyasamıyasāra Verse 91] "पुरुगळादि-पदार्थानामवगाद्दैफळक्षयः। लेकाकादाः स्मते। व्यापी श्रद्धाकाशे। वहस्ततः ॥" [Dharmasarmabhvudaya XXI 80] 🕇 ''तसाद षहिरनन्ता स्यादाकाशा द्रव्यवविजेतः। नित्योऽमुक्तीं कियातीनः सर्वब्रहृष्टिगोखरः॥" [Vardhamana-Purana XVI 93] } Sanskrit 1 ender ino व्रव्यपरिवर्त्तनस्यः यः स कालः भवेत् व्यवहारः। परिवासादिलस्यः वर्त्तनालक्षवा च परमार्थः ॥ २१ ॥ Dravyaparivarttanarûpah yah sa kalah bhavet vyavaharah Parinamadilakevah varttanalakeana cha paramarthah—(21)

21. Vyavahâra Kâla (Time from the ordinary point of view) is that which helps to produce changes in substances and which is known from modifications (produced in substances), while Paramârthika (i e, real) Kâla is understood from continuity.

#### COMMENTARY

Real time is, according to the Jaina view, that which assists the changes in substances. To give a concrete example, we might say that the stone under a potter's wheel assists in the movement of the wheel. The stone here does not impart motion to the wheel, but without this stone such a kind of motion would not have been possible. Similarly, time, according to Jainism, assists in the changes produced in substances, though it does not cause the same. The Jaina view is, that time does not cause the changes which are produced in the substances, but indirectly aids the production of such changes. This is real time. But time, from the ordinary point of view, consists in hours, minutes, seconds, etc., by which we call a thing to be new or old according to changes produced in the same. These two kinds of time are technically called Kala and Samaya respectively. In all, the

"नवजीर्णादिएयाँयैद्रैन्यानां यः प्रवर्त्तेकः ।
 समयादिमयः कास्रा न्यवहाराभिदोऽस्ति सः ॥"

[ वर्द्धमानपुराग्यम् । १६ । ३४ ।]

It is said that Vy avahánka Kála is known from Parináma (modification) Krivá (action) Paratva (distance) and Aparatva (nearness) of substances — I ide-

"व्यावद्यारिककालस्य परिणामस्तथा किया। परत्वं चापरत्वं च लिक्कान्याद्वमेद्दर्षयः॥ स्वजातेरविरे।धेन विकारो ये। हि वस्तुनः। परिणामः स निर्द्धिष्टोऽ परिष्यन्दात्मिकोऽजिनैः॥ प्रयोगविक्कसाभ्यां या निमित्ताभ्यां प्रजायते। द्रव्यस्य सा परिक्रं या परिष्यन्दात्मिका किया॥ परत्वं विप्रकृष्टत्वमितरत् सम्बक्तष्टता। ते च कालकृते प्राह्यं कालप्रकरणादिद्य॥"

[ तत्वार्थसारः । ३ । ४५—४८ ॥ ]

Angas of the Jamas we find the phrase, "In that Kala and in that Samaya" ("तेणं कार्टिणं तेणं समर्णं") Kâla is eternal, void of form and without beginning or end Kâla has no varieties Samaya has a beginning and an end, and consists of varieties, viz, hour, minute, second, etc Kâla may be said to be the substantial cause (Upâdâna Kâraṇa) of Samaya

"Some say that there is no other KAla, except that which consists of acts comprised by the rising and setting of the sun, etc "That is to say, some deny that there is a real time (Nischaya Kâla) behind the apparent time (Vyavahâra Kâla). But this view is untenable, for there must be a time having the characteristics of a substance different from the acts mentioned above. There must be something behind to help these acts. Though in ordinary parlance we apply the world time to such acts, real time is not identical with the same †

Variana or continuity is the perception of the existence of a substance understood from changes produced in the same in separate moments of time ‡ For example, we put rice in a pot containing water and place the same on a fire. After some time, we find that

"कियां दिनकरादीनामुद्यास्तमयादिकाम् ।
 प्रविद्यापापरः काळा नास्तीत्येके प्रचक्षते ॥"
 चन्द्रप्रमचरितम् । १८ । ७५ । ]

† ''तत्र युक्तं क्रियायां हि छोके काळ इति ध्वनिः। प्रवृत्तो गौखवृत्त्यैव वाहीक इव गोध्वनिः॥ न च मुस्याहते गौखकत्यना नरसिंहवत्। तस्माह्व्यस्वमावे।ऽन्या मुख्यः काळे।ऽस्ति कश्चन॥''

[ चन्द्रशमचरितम् । १८ । ७६ । ७७ । ]

"काले। दिश्करादीनामुद्यास्त−क्रियात्मकः। श्रीपचारिक पवासी मुख्यकालस्य स्चकः॥" [धर्मशर्माभ्युद्यम्। २१।८९।]

‡ ''प्रतिद्रव्यपर्यायमन्तर्नीतैकस्त्रमया स्वसत्तानुभूतिवैर्त्तना।'' [तत्वार्थराजवार्त्तिकम् ।५ः२१।४]

''अन्तर्नतिकसमया शतिद्रव्यविषर्ययम् । चनुभृतिः स्वसत्तायाः स्मृता सा ऋलु वर्त्तना ॥'' [तत्वार्यसारः ।३।४१] the rice has been boiled. From this we infer that slow changes must have been going on in the rice from the moment we put it in the raw state in the vessel, till we saw it in the boiled condition. Throughout this period an existence is to be inferred. This perception of existence is called Vartana. Of course, this inference of existence of real time can only be made from the effects of apparent Time (Vyavaharika Kâla), viz., the changes in the rice.

### लोयायपदेसे इकेके जे हिया हु इकेका। रयखाखं रासीमिव ते कालाणू श्रसंखदव्वाणि ॥२२॥†

Loyâyapadese ikkekke je tthiâ hu ikkekkâ,

Rayananam rasımiva te kalanı asamkhadavvanı—(22).

Padapātha—पहेंद्वे Ikkekke, in each, कोवावपदेंदे Loyayapadese, Piadeśa of Lokakaśa. ने Je, which पहेंद्वा Ikkekka, one by one. बावाद Kaland, points of Time परवाद Rayananam, jenels. एडीनिव Rasimiva, heaps द्व Hu, certainly. दिवा Tthia, are ने Te, that. बावादावादि Asamkhadavvâni, innumerable substances.

22 Those innumerable substances which exist one by one in each Pradesa of Lokakasa, like heaps of jewels, are points of time.

#### COMMENTARY

Kâla or time consists of minute points or particles which never mix with one another, but are always separate. The universe (Loka-kâsa) is full of these particles of time, no space within it being void of the same. It need not be mentioned that these particles of time are invisible, innumerable, inactive and without form

In all the Jama works, these particles have been compared to innumerable newels. This example illustrates the fact that the

## "सानुमानिकी व्यावहारिकदर्शनात् पाकवत्।" [तत्वार्थराजवार्त्तिकम्।५।२१।५।]

t Sanskrif rendering

डोकाकाराप्रदेशे एकैकस्मिन् ये स्थिताः हि एकैकाः। रक्षानां राशिः इव ते काळाळवः भ्रसंस्थद्रव्याणि ॥२२॥

Lokákása—pradese ekaikasmin ye stintáh hi ekaikáh, Ratnánám rasih iva te kálánavah asamkhya-dravyáni—(22) particles of time never mix up with one another. In Tattvåithasåra, we have-

#### ''यकैकवृत्त्या प्रत्येकमणवस्तस्य निष्क्रयाः । छोकाकाश-प्रदेशेषु रक्षराहिारिव स्थिताः ॥ " [३।४४]

ve, "The particles of that (Time) exist each in its own capacity, like heaps of jewels in the Pradesas of the Lokakasa (universe), and are without activity."

In Vardhamâna Purâna, we have-

"कोकाकाराप्रदेशे ये होकैका ग्रायकः स्थिताः । भिन्नभिक्षप्रदेशस्था रत्नानामिव राशयः।"

[Canto XVI, Verse 35]

ie, "The particles exist separately in different Pradesas of Loku-kasa, like heaps of jewels in different places."

This characteristic of Time differentiates it from the other five kinds of substances, for, while the former consists of separable particles, the latter are collections of indivisible and inseparable parts

### एवं छव्भेयमिदं जीवाजीवप्पभेददो दव्वं।

### उत्तं कालविजुत्तं गायव्वा पंच श्रत्थिकाया दु ॥२३॥%

Evam chhavbheyamidam jîvâjîvappabhedado davvam,

Uttam kâlavıjuttam nâyavvâ paŭcha atthikâyâ du (23)

Padapātha.—एव Evam, in this manner. कीवाजीवपनिद्दी Jivājivappabhedado, according to the subdivisions of Jiva and Ajiva रह Idam, this. दम्म Davvam, Dravya स्वृत्तेच Chhavbheyam, of six kinds कर Uttam, is called 3 Du, and. सम्बद्धित Kāla-vijuttam, without Kāla. पर Paūcha, five स्वत्यस्थया Atthikāyā, Astikāyas. स्वयस्थ Nājavvā, to be known,

23 In this manner, this Dravya is said to be of six kinds, according to the subdivisions of Jiva and Ajiva The five, without Kâla, should be understood to be Astikâyas

)~

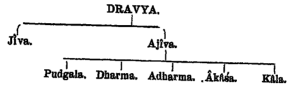
पवं षड्भेदं इदं जीदाजीवप्रभेदतः द्रव्यम् । उक्तं काळवियुक्तं झातव्याः पञ्च जस्तिकायाः तः ॥२३॥

Evam sadbhedam idam jívájívaprabhedatah dravyam, Uktam kálaviyuktam jíjábavyáh pajicha astikájáh tu –(23)

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering

#### COMMENTARY.

Dravya is divided into Jiva and Ajiva. Ajiva, again, is subdivided into Pudgala, Dharma, Adharma, Âkâsa and Kâla These five Ajivas, with Jiva, make up the six varieties of Dravya.



Of these six varieties, Jîva, Pudgala, Dharma, Adharma and Âkâsa are technically known as the five Astikâyas. The meaning of the word Astikâya will be understood from Verse 24, Page 65 and the reason why Kâla, the sixth variety of Dravya, is not called Astikâya, will be explained in Verse 25. Page 66.

### संति जदो तेगेदे श्रत्थीति भगांति जिग्रवरा जम्हा । काया इव वहुदेसा तम्हा कायाय श्रीत्थकायाय॥२४॥†

Santi jado tenede atthîti bhananti jinavarâ jamhâ, Kâyâ iva vahudesa tamhâ kâyâ ya atthikâyâ ya.—(24).

\* Compare

"धर्माधमा नमः काळः पुदुगळश्चेति पञ्चधा । अजीवः कथ्यते सम्यग् जिनैस्तत्वार्थदिशिमः ॥ षड्द्रव्याचीति वर्थन्ते समं जीवेन तान्यपि । विना काळेन तान्येष यान्ति पञ्चास्तिकायताम् ॥" [धर्मशर्माम्युद्यम् ।२१।८१। ८२]

Also-

''श्वर्माघर्मावथाकाशं कालः पुत्गल इत्यपि । अजीवः पञ्चघा इंयो जिनागमविशारदैः ॥ पतान्येव सजीवानि षड् द्रव्याणि भवसते [ काल्डीनानि पञ्चास्तिकाया स्तान्येव कीर्सिताः॥"

[चन्द्रप्रभचरितम् ।१४१६७।६८।]

† Sanskrit rendering

सन्ति यतः तेन श्रस्ति इति भयान्ति जिनवराः यसात् । काया इय बहुदेशाः तस्मात् कायाः च श्रस्तिकायाः च ॥२४॥ Santı yatah tena astı iti bhapantı jinavarâh Gasmât, Kâyâ ıva vahudefâh tasmât kâyâh oba astikâyâh, cha.—(24) Padapātha — जहां Jado, because, वर्षे Ede, these यति Santı, exist नेव Tena, on that account विषयप Jinavaiâ, the great Jinas अस्पीति Atthiti, as "Astı." मर्वति Bhanantı, say. य Ya, and जन्म Jamhâ, because काप Kâyâ, bodies यव Iva, like वृद्धेश Vahudesâ, having many Pradesas. तन्म Tamhâ, therefore काप Kâyâ, Kâyas व Ya, and. विषयाण Atthikâyâ, Astikâyas.

24 As these exist, they are called "Asti" by the great Jinas, and because (they have) many Pradesas, like bodies, therefore [they are called] Kâyas [Hence these are called] Astikâyas

#### COMMENTARY.

"Asti-kâya"† consists of two words, "Asti" and "Kâya."
"Asti" literally means "exists" Now, the five kinds of substances, vis., Jîva, Pudgala, Dhaima, Adharma, and Âkâsa always exist, hence, while mentioning any of these, one might say "it exists" Again, each of these substances has many Piadesas, like bodies. Hence, each of these might also be said to be "Kâya" (literally, body). These two characteristics being combined, each of the aforesaid five substances are named 'Astikâya' or 'that which exists and has different Piadesas like a body'. It should be remembered that to be an Astikâya, a substance must have both these characteristics. The substance Kâla, (Time) though having the first characteristic (vis existence), is not called Astikâya, because it does not have many Pradesas.

To be more clear, first let us understand what is meant by a Pradesa Pradesa has been defined in Verse 27 to be that part of space which is obstructed by one indivisible atom of matter. A Pradesa can contain not only atoms of matter, but of particles of other substances also. Thus each of the substances have Pradesas Now, Itva, Pudgala, Dharma, Adharma and Akasa have many Pradesas, as these consist of many indivisible and inseparable parts, or, in other words, the particles of these are not separate, but are mixed up or capable of being mixed up. Hence, as we are unable to locate these particles, in definite Pradesas, these substances can be said to

<sup>†</sup> The word Astikaya is thus derived

<sup>&</sup>quot;अस्ति इति तिङन्तप्रतिरूपकमव्ययम्।"

<sup>&</sup>quot;Astı" ıs an ındeclınable (Avyaya) resembling a verb in form. That which acts like Kâya is "Kâya, '

<sup>(</sup>काय इव ग्राचरति इति कायः। ग्राचारार्थे विवयः।)

That in which there is existence (Asti) and Kaya is called Astikaya

occupy many Pradesas But Kala consists of particles which never mix up, and consequently each of these particles occupies a particular Pradesa. Hence Kala is said to have one Pradesa only But the other substances Jiva, Pudgala, Dharma, Adharma and Akasa having no separable and distinct particles occupying distinct Pradesas, are said to be of many Pradesas

Kâya is that which has many Piadesas. The five substances, Jîva, Pudgala, Dharma, Adharma and Akâsa have many Pradesas, and hence these are called Kâyas, but Kâla, having Gut a single Piadesa, is not called so. This is the reason why Kâla is not called an "Astikâya"

### होंति श्रसंखा जीवे धम्माधम्मे श्रणंत श्रायासे। मुत्तेतिवहपदेसा कालस्सेगो ण तेण सो काश्रो॥२४॥॥

Honti asamkhâ jîve dhammâdhamme ananta âyâse. Mutte tivaha padesâ kâlassego na tena so kâyo—(25)

Padayātha.—शीचे Jîve, in Jîva परनावन्ते Dhammādhamme, in Dhaima and Adharma. प्रत्या Asamkhā, innumerable पर्येश Padesā, Piadešas बृंति Honti, are प्रायास Âyâse, in Âkâsa. प्रायास Ananta, infinite मुत्ते Mutte, in that which has form तिविद्य Tiviha, of three soits पायस Kâlassa, of Kâla. प्यो Ego, one त्रिय Tena, for that से So, that प्रायो Kâyo, having body v Na, not

25 In Jîva and in Dharma and Adharma, the Pradesas are innumerable, in Âkâsa (the Piadesas are) infinite and in that which has form (wz, Pudgala) (these are) of three kinds, (wz, numerable, innumerable and infinite) Kâla (Time) has one (Pradesa) Therefore, it is not (called) Kâya

#### COMMENTARY

Every kind of substance is made up of ultimate indivisible particles. The space occupied by one such particle is known as Pradesa Now, the substances, Jiva, Dhaima and Adharma have

भवन्ति श्रसंख्याः जीवे धर्माधर्मयोः श्रनन्ताः बाकारो । सूर्ते त्रिविद्याः प्रदेशाः कालस्य एकः स तेन स कायः ॥ २५ ॥ Bhavantı asamkhyab jive dharmadharmayoh anantah akaso, Martte trividhah pradesih kalasya ekah na tena sa kayah (25).

<sup>\*</sup> Sanski it rendering

innumerable Pladesas \* That is to say, the Pradesas of Jiva, Dharma and Adhaima are beyond calculation. Lokakasa or the universe contains innumerable Pladesas and, as Jiva can fill up the whole of the universe by expansion, it is said to contain innumerable Pradesas. Dharma and Adharma also pervade all parts of the universe, as oil pervades the whole portion of a mustard seed † Hence these two substances also have innumerable Pradesas. Akasa is infinite, for it not only pervades the universe, but is even existent beyond it; hence its Pradesas are infinite. The distinction between innumerable and infinite Pradesas consists in this that, while the former have a limit, though it is beyond the power of even an omniscient being to count them, the latter is without limits

It may be urged that, without knowing the number of the Pradesas belonging to Akasa, how can one become omniscient? Akalanka Bhatta has replied to this that, to be ominiscient, it is sufficient to know that these are innumerable

When we say that Piadesas of such and such a substance are innumerable, we mean that in reality these are incapable of being counted by anyone. We are not speaking this with reference to the ordinary human beings who have limited powers of perception, but with reference to all beings ‡ Hence, it must be supposed that an omniscient being only knows that Pradesas of such substances are innumerable. This is also the case when we speak of the infinite Piadesas.

```
"ग्रसंख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मैकजीवानाम्।"
[तत्वार्थाधिगमस्वम् ५।८।]
"एकस्य जीवद्रव्यस्य धर्माधर्मास्तिकाययोः।
ग्रसंख्येयप्रदेशत्वमेतेषां कथितं पृथक् ॥"
[तत्वार्थसारः।३।१९।]
"संहाराच विक्षपांच प्रदेशानां प्रदीपवत्।
जीवस्तु तदसंख्येयभागादीनवगाहते ॥
छेकाकाशे समस्तेऽपि धर्माधर्मास्तिकाययोः:
तिखेषु तैळवत् प्राहुरवगाहं महपैयः।"
[तत्वार्थसारः।३।१४।२३।]
‡ "संख्याविशेषातीतत्वादसंख्येयाः।"
"तद्गुपळच्चेरसर्वेद्धत्वप्रसंग इति चेन्न तेनात्मनावसितत्वात्।"
[तत्वार्थराजवार्त्तिकम्।५।८।१।३।]
```

Pudgala has Pradesas which are numerable, innumerable and infinite. To be more explicit, Pudgala or matter consists of ultimate indivisible particles which we might call atoms, iemembering, however, that these atoms are more fine than the atoms as understood in the modern science. Now, two or more atoms of matter may combine and produce what is technically known as a Skandha † A Skandha may contain two, four, six, a hundred, a million or more The Pradesas or spaces obstructed by atoms in the state of Skandha can, therefore be counted, and hence we might sav in this respect that matter (Pudgala) has numerable Pradesas. From another point of view, if we do away with the combination which produce Skandhas and suppose the atoms to exist separately, contemplating a division, Pudgala should be understood to have innumerable atoms, for Pudgala, as mentioned before, exists throughout Lokakasa or the universe Again. Pudgala may be said to have infinite Pradesas also from another point of view. vis. the atoms of matter in a subtle state may be considered to be infinite

If a doubt be started that how can infinite atoms exist in finite Lokakasa, we reply that atoms in a subtle state, though infinite, can exist in one Pradesa of Akasa, though in the gross state this is not possible.‡ Thus matter in subtle state may be said to possess infinite Pradesas.

It has already been mentioned in the Commentary on Verse 24 that Kâla has only one Pradesa, and this is the reason why we do not call it Kâya, for a Kâya is that which has more than one Pradesa

एयपदेसो वि श्रण् णाणाखंधप्पदेसदो होदि । बहुदेसो उवयारा तेण य काश्रो भणंति सठवणहु ॥२६।\* Eyapadeso vi and nanahandhappadesado hodi.

```
† ''ग्रवावः स्कन्धास्य ।'' ''भेदसंघातेभ्य बत्यचन्ते ।''
''भेदाद्याः ।'' ''भेदसंघाताभ्यां चाश्चषः ।''

[ तत्वार्याधिगमस्त्रम् । ५ । २५—२८ । ]

‡ ''ग्रधिकरणविरेषादानन्त्याभाव इति चेत्र स्रुस्मवरिणामावगाहनसामर्थ्यात्।

[ तत्वार्थराजवार्त्तिकम् । ५ । १ । ३ ]
```

\* Sanskrit rendering
एकप्रदेश: सपि अगुः नानास्कन्धप्रदेशतः भवति ।
बहुदेश: उपचारात् तेन च कायः भगन्ति सर्वशः ॥ २६॥
Ekapradesah api anuh nänäskandhapradesatah bhavati
Vahudesah upachärät tena oha käyah bhapanti sarvajüäh—(26).

Bahudeso uvayârâ teṇa ya kâyo bhaṇanti savvaṇhu—(26)

Padapātha.—स्थारेकेवि Eyapadesovi, though of one Pradesa बस् Anû, atom बालस्थायवेक्स Naṇākhandhappadesado, on account of being Pradesa of many Skandhas. बहुदेश Bahudeso, of many Pradesas होति Hodi, becomes. तेष Tena, therefore य Ya, and सम्बद्ध Savvanhu, the omniscient बस्तास Uvayarâ, ordinarily कालो Kâyo, Kâya सबति Bhananti, say.

26. An atom (of Pudgala), though having one Pradesa, becomes of many Pradesas, through being Pradesa in many Skandhas For this reason, from the ordinary point of view, the omniscient ones call (it to be) Kâya

#### COMMENTARY

It may be urged that, as each particle of Kâla occupies a separate Pradesa, so we have said that Kâla has one Pradesa only, in the same manner, each atom of matter occupies one Pradesa, and consequently matter might also be said to have only one Pradesa. To this, we reply that it is true that a single atom of matter occupies a single Pradesa, but this atom may combine with other atoms and form different Skandhas which have many Pradesas? With reference to this stage, an atom may be said to have many Pradesas. For this reason, from the ordinary point of view, we recognise even one atom to have many Pradesas. And, as that which has many Pradesas is called Kâya, so this atom also is known as Kâya

The atoms in matter are capable of combining with one another and form Skandhas, but particles of Time cannot combine in this manner. It has been mentioned before that each particle of Time exists separately. Hence, though from the ordinary point view we may say an atom of matter to have many Pradesas with reference to its existence in a Skandha stage, we cannot say that a particle of Time in the same manner contains many Pradesas.

### जाविदयं श्रायासं श्रविभागीपुग्गलाग्रुवहुद्धं । तं खु पदेसं जाग्रे सव्वागुहाग्रदाग्रारिष्टं ॥ २७ ॥॥

Jâvadıyam âyâsam avıbhâgîpuggalânuvatthaddham,

यावन्मात्रं आकारां अविभागिपुषुगलाब्यवष्टव्यम् । तं चलु प्रदेशं जानीहि सर्वाणुस्थानदानार्षम् ॥ २७ ॥ Yavanmatram akasam avibhagipudgalapvavastavdham, Tam khalu pradosam janihi sarvapusthanadanarham—(27)

<sup>\*</sup> Sanskrit 1 endering .

Taṃ khu padesaṃ jâṇe savvâṇutthâṇadâṇarihaṃ — (27)

Padapâtḥa. - जाविष्य Jâvadıyam, which portion जावार Âyâsam, Âkâśa जाविमाणीपूर्णवासुबद्ध Avibhâgîpuggalânuvatthaddham. is obstructed by one indivisible atom of Pudgala न Tam, that चु Khu, surely क्वाबुहारवाणीस Savvânutthânadâṇariham, capable of giving space to particles of all पहेंच Padesam, Pradeśa वाचे Jane, know

27 Know that (to be) surely Pradesa which is obstructed by one indivisible atom of Pudgala and which can give space to all particles

#### COMMENTARY

We have already mentioned more than once what is meant by a Pradesa. In this verse, we have a definition of Pradesa. That portion of Akasa which is obstructed by one indivisible ultimate atom of matter is known as a Pradesa. In such a Pradesa of Lokakasa, one Pradesa of Dhaima, one Pradesa of Adharma, one particle of Kala and innumerable atoms of matter or even Skandhas in a subtle state may exist. The characteristic of Akasa is to give space to all these

### श्चासवबंधग्रासंवरियाज्जरमोक्खा सपुराग्यापांवा जे । जीवाजीवविसेसा ते वि समासेग्रा पभग्रामो ॥ २८॥†

Åsavabandhanasamvalanıjjaramokkhâ sapunnapâvâ je,

Jîvâjîvavisesâ te vi samâsena pabhanâmo—(28).

Padapātha— ল Je, those অকুল্বাল Sapunnapāvā, with Punya and Pāpa
আন্তর্ভাব্যতিকাশীকল Âsava-bandhaṇa-samvana-njjara-mokkhā, Âsrava, Bandha,

"लेकाकाशस्य तस्यैकप्रदेशादींस्तथा पुनः ।
 पुद्गला अवगाहन्ते इति सर्वेद्धशासनम् ॥
 अवगाहनसामर्थ्यात् स्स्मत्वपरिणामिनः ।
 तिष्ठन्त्येकप्रदेशेऽपि वहवोऽपि हि पुद्गलाः ॥"
 [तत्वार्थसारः । ३ । २५ । २६ । ]

इंद्राह्मरार rendering आस्त्रवस्त्रनसंवरनिजरामिक्षाः सपुष्यपापाः ये । जीवाजीवविद्येषाः तान् अपि समासेन प्रमणामः ॥ २८॥ Åsrava-bandhana-samvata nirjari-moksih sapunyapiphh vo Jivajivavisegah tan api samasena prabhanamah—(28) Samvara, Niljarâ and Mokea জানানাকবিষয় Jivājiva-visesā, varieties of Jiva and Ajīva বীৰ Tevi, those also স্থানীৰ Samāsena, briefly স্বৰ্থান Pabhaņāmo, say

28 We shall describe briefly those varieties of Jiva and Ajiva also which are (known as) Åsrava, Bandha, Samvaia Nirjarâ and Moksa, with Punya and Pâpa

#### COMMENTARY

The author now takes up the subject of Asrava, Bandha, Samvara, Nırjarâ, Moksa, Punya and Pâpa. The first five together with Jîva & Ajîva are commonly known as the seven Tattvas of Jamism Adding Punya and Pâpa to these, we get the nine Padârthas of Jainism Each of these seven will be taken up and discussed one by one in Verses 29-38.

### श्रासविद जेगा कम्मं परिणामेगाप्पणो स विग्णेश्रो। भावासवो जिग्रुत्तो कम्मासवगं परो होदि॥ २६॥ अ

Âsavadı jena kammam parınâmenappano sa vinneo, Bhâvâsavo jinutto kammâsavanam paro hodi—(29).

Padapātha — कार्यो Appaņo, of the soul के Jens, that परिवारेय Parināmens, modification कम्प Kammam, Karma काववरि Āsavadi, gets in च Sa, that. किवृत्ते Jinutto, called by the Jina भाषाको Bhāvāsavo, Bhāvāsava. किव्येको Vinneo, to be known कम्यायवर Kammāsavaņam, influx of Kaimas. परे Paro, the next. कृदि Hodi, 18

29 That modification of the soul by which Karma gets into (it), is to be known as Bhâvâsrava, as told by the Jîṇa, and the other (kind of Âsrava) is the influx of Karma

#### COMMENTARY

Asrava has been defined to be the cause of the bondage of Kaıma, ie, that by which the Karmas enter the soul † Elsewhere,

त्रास्त्रवति येन कर्म परिणामेन सात्मनः स विक्रेयः। भाषास्त्रवः जिनोक्तः कर्मास्त्रवर्णं परः भवति ॥ २९ ॥

Asravati yena Karma parmamena atmanah sa vijueyah Bhavasravah jinoktah karmasravanam parah bhavati---(29).

† "श्राश्रवन्ति प्रविद्यन्ति येन कर्माखि आत्मनि इति श्राश्रवः कर्मबन्धदेतुरिति भावः।"

[Abhayadeva's Commentary on Sthänänga]

<sup>\*</sup> Sanskrit i ender ina

we have "those from which Kaimas flow are called Asravas" These definitions are in keeping with the derivative meaning of the word Assava, and throughout Jama literature the word Assava is used in this sense We should mention in this connection that this use of the word Asrava, in its original and derivative sense, has been supposed to support the view that Jainism was prevalent before Buddhism "We meet with many terms which are used alike by the Jamas and the Buddhists Among them there is one which the Buddhists must have borrowed from the Jamas The term Asrava. in Palı Asava, 18, according to the Buddhists, synonymous with Klesa, and it means human passion, sin, corruption, depiavity Asrava, etymologically, meant 'flowing in' or 'influx,' and it was difficult to imagine why the Buddhists should have chosen just that word to denote sin, corruption, depravity Even if taken in a metaphorical sense, it is not easy to see how, from the Buddhist point of view, it could come to express the idea of depravity and sin, for it might be asked what is to flow in and where is it to flow in? But with the Jamas. Asiava retained its etymological meaning and it adequately expressed the idea denoted by the term Asiava for according to Jama philosophy, Asrava meant the influx of matter into the soul Hence the term Asraya had its literal meaning, for there really was something flowing in, and the result of it was defilement or depravity. It is therefore easily imaginable that, in common parlance. Asraya should have got the meaning defilement or depravity, irrespective of the etymology. and this was just what happened to the word Asrava before it was received into Buddhist terminology. But the word could never have been used in its derivative meaning (sin), if it had not before been used in its literal meaning. And since the Jamas used the word in its original, i.e., literal or etymological meaning, those who used it in the derived meaning must have adopted it from the Jamas Thus the use of the word Asrava by the Buddhists is a proof of their posteriority with regard to the Jamas "†

Umåsvåmı says that Åsrava results from the actions of the

#### "ग्रमिविधिना श्रौति श्रवति कर्म येम्यस्ते ग्राश्रवाः।"

[Abhayadeva's Commentary on Prasna Vyákarana]

<sup>†</sup> Presidential address by H. Jacobi, delivered at Benares, on the 29th December, 1918

body and the mind and also from speech. Svami Kaitikeya says that Asiavas are certain movements of Jiva resulting from actions of speech and those of the mind and the body, either accompanied by or bereft of Moha Kaima † As water enters a pond through various channels, so Karmas enter a soul through the Asravas. As water enters a boat through holes, so Karma enters a soul through Asiavas

Asiavas are broadly divided into (a) Bhavâsiava and (b) Karmàsiava or Diavyŝsiava. The former consists of the thought-activities which cause the influx of karmic matter into a soul while the latter is the karmic matter itself, which enters a soul in this manner. In other words, in Bhâvâsiava we are concerned with thought activities, while in Dravyâsiava or Karmàsrava we have connection with matter Abhayadeva says that Diavyâsiava is the entrance of water through holes in a boat, etc., when the boat is on the water, and Bhâvâsiava is the influx of Karma, through the five senses of Jîvas § In Vardhamāna, Purāna, we have "that Bhâva made impure by attachment (Râga), etc., by which Karmas adhere to men possessing attachment, is

```
* "कायबाङ्मनःकर्म वागः।"
```

"स ग्रास्रवः।"

#### [तत्वार्थाधिगमसूत्रम्।६।१।२।]

Amritachandra Sûri, in his Tativārihasāra (IV-2) has combined the above two Sûtras in a single line of a verse as follows —

"कायवाङ्मनलां कर्म स्मृतो येागः स आस्रवः।"

"कर्मकामागमद्वारमास्त्रवं संप्रचक्षति। स कायवाङ्मनःकर्मयोगत्वेन व्यवस्थितः॥"

चिन्द्रप्रभचरितम् । १८॥ ८२। व

† "मणवयणकायज्ञोया जीवपयेसाण-फंद्रणविसेसा। मोहोद्रपण जुत्ता विज्ञता वि य त्रासवा हें।ति।।" [स्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षा। ८८।]

‡ "सरसः सिंख्छावाहि द्वारमत्र जनैर्येषा । तदास्रवणहेतुत्वादास्त्रवो व्यपदिश्यते ॥" [ तत्वार्थमारः । ३ । ३ । ]

§ "तत्र द्रध्यात्रवा यज्ञाळान्तर्गतनावादौ तथाविधपरिग्रामेन छिद्रैः जळप्रवे-शनं, भावात्रवस्तु यज्जीवानां पञ्चीन्द्रयादिछिद्रसः कर्मजकसञ्चय इति ।" [स्थानास्-टीका] called Bhâvâsrava The influx of matter, in the shape of Kaima, in a Jîva grasped by impure Bhâvas, is known as Diavyâsiava".

Valueties of each of these classes of Asiava will be mentioned in Verses 30 and 31 respectively

### मिच्छत्ताविरदिपमादजोगकोहादश्चो च विग्रणेया । पण पण पण्यह तिय चंद्र कमसो भेदा द पुठवस्स ॥३०॥†

Michchhattâviradıpamâdajogakohâdayo tha vınneyâ,

Paṇa paṇa paṇadaha tiya chadu kamaso bhedâ du puvvassa—(30)

Padapātha—चाप Atha, then. पुष्पस्य Puvvassa, of the former निरुद्धानिराष्ट्रियमानुकोन्द्रीस्त्रम् Michehhattā-viiadi-pamāda-joga-kohādayo, Mithyātva, Avirati, Piamāda, Yoga, and Krodha, etc कार्ये Kamaso, respectively पर्य-पर्य-पर्यत्य-तिय-बर्. Pana-paṇa-paṇadaha-tiya-chadu, Five, five, fifteen, three and four नेदाBhedāh, classes विण्येय Viṇṇeyā, are to be known.

30. Then, it should be known that of the former (i.e, Bhâvâsrava) (the subdivisions are) Mithyâtva, Avirati, Pramâda, Yoga, Anger, etc., (which are again of) hve, five, fifteen, three and four classes, respectively

#### COMMENTARY

In this veise, the varieties of Bhâvâsiava are described to be of five kinds, viz Mithyâtva (Delusion', Aviiati (Lack of Control), Pramâda (Inadvertence), Yoga (Activities) and Kasâya (Passions)

I Mithyâtra or Delusion is of five kinds, Ekânta, Viparîta, Vinaya, Samsaya and Ajñâna

"रागादि—दूषितेनैव येन भावेन रागिणाम् । श्रास्त्रवन्त्यत्र कर्माणि स भावास्त्रव एव हि ॥ दुर्भावकछिते जीवे पुद्ग्छानां य ग्रागमः । प्रत्ययैः कर्मरुपेण द्रव्यास्रवे। मतोऽ त्र सः ॥"

[ वर्द्धमानपुरायम् । १६ ॥ ४० । ४१ । ]

† Sanskrit i endering
भिष्यत्वाविरतिप्रमाद्यागकोश्वाद्याऽ थ विश्वयाः ।
प्रस्त पञ्च पञ्चद्श त्रथ चत्वारः क्रमशः भेदा तु पूर्वस्य ॥ ३० ॥
Mithyâtvâviratipramâdayogakrodhâdayo' tha viñeyâh,
Pañcha pañcha pañchadaéa traya chatvârah kramaéah bhedâh tu pûrvasya
—(80).

- (a) Ekanta Mithyatra is that state of delusion when we have a false belief, without knowing the same to be false or without even attempting to examine the same. A person who is born and brought up in a family where the tenets of Janusm are unknown and who consequently takes up the doctrines of that family to be true may be said to have Ekanta Mithyatva with respect to Janusm
- (b) Vipatita Mithyatva is that state of delusion in which we think that this or that may both be true. A belief that one religion is as good as another, for both of these are true, may be said to be such a delusion according to Januarsm.
- (c) Vinaya Mithyêtra is retaining a belief, even when we know it to be false. This state exists in those who, even when convinced of the falsity of their doctrines, stick to the same
- (d) Samsaya Mithyatra consists of a state of doubt as to whether a course is light or wrong. This state arises when a person begins to lose faith in the doctrines which he holds and is going to have a belief in others.
- (e) Ajñana Mithyâtva is the state when a person has no belief at all. A man who does not employ his reasoning faculties, and is unable to form any definite idea about doctrines might be said to have this kind of delusion, which obstructs knowledge
- II. Avirati or lack of control is also of five kinds, viz (a) Himså (Injury), (b) Amilia (Falsehood), (c) Chauiya (Stealing), (d) Abiahma (Incontinence) and (e) Parigiahåkåtkhå (Desire to possess a thing which is not given) In some works, these five only are mentioned as subdivisions of Asrava Foi example, in the tenth Anga of the Jamas, called Piasna Vyåkarana, we have a description of Asravas and Samvaias, with their subdivisions, and in that work we have only the mention of the above five kinds of Aviiati as subdivisions of Asrava Abhayadeva, in his Commentary on Prasna Vyåkarana, says that, though in that work Asrava is said to be of five kinds, from another point of view, forty-two varieties of Asrava are also recognised † Abhayadeva quotes this passage to support

<sup>\* &</sup>quot;पंचिवते। पण्यत्तो तियेहिं इह अराहग्रो श्रयादीवे। हिंसा-प्रोस-मदत्त-मवंस-परिगाहं खेव।" [पण्हा वागरयाम्।१]

<sup>† &</sup>quot;हिंसादि-भेदतः एवं पञ्चविधः । प्रकारान्तरेख तु ति-चत्वारिंद्य-द्विधः।" [प्रश्नव्याकरवाटीका । ]

his view "There are forty-two Asravas, we those arising from five Indriyas, four Kaşâyas, five Avratas, twenty-five Kriyâs and three Yogas In Dravyasamgraha, we have a mention of thirty-two varieties only of Asiava

The five Avnatis are called Aviatas by Umásvámi † He however, mentions many subdivisions of Asiava ‡ Svámi Kártikeya seems to support the author of Diavvasangraha, by saying, "Know these Asiavas to be of various kinds, viz., Mithyátva, etc." §

III Plamida or Inadvertance is said to consist of (a) Vikathâ (Replehensible talk), (b) Kasāya (Passions). (c) Indriya (Senses), (d) Nidrâ (Sleep) and (e) Râga (Attachment)

(a) Vikathā or reprehensible talk may be about the king (Rāja-kathā), the state (Rēsţia-kathā), women (Strikathā) or food (Bhojana-kathā). Thus it is of four varieties.

(b) Kasaya or passions are Krodha (Anger), Mana (Pride), Maya

(Deceipt) and Lobha (Greed),

"ईित्य-कसाय-ब्रह्मय-किरिया पग्य-श्रडग्र-पंच-पग्यवीसा जागा तिणे वसवे
 ग्रास्तवेयाड वायालत्ति।"

Vide also--''स अ इंद्रियकपायावतिकयायेगारूपक्रमेण पञ्च-चतुः-पञ्च-पञ्चविदाति-त्रि-भेदाः" [स्थानाङ्क-टीका ]

† "प्रमत्त्रयोगात् प्राचयपरापणं हिंसा ।"

"असद्भिधानसनृतम्।"

''ग्रदृत्तादानं स्तेयम् "

''मैथुनमह्य ।"

"मुरुक्त परित्रहः।"

#### [तत्वार्थाधिगमसूत्रम्। ७ ॥ १३-१७ । ]

† Umásvámi mentions Samparáyika and fivápatha as varieties of Asrava, the former existing in Jívas with passions, and the latter in Jívas without passions Samparávika Asrava is, again, subdivided into five Indriyas, four Kasáyas, five Avratas and twenty-five Krivás

"सकवायाकवाययाः साम्परायिकेर्यापश्रवेः।"

"हंद्रियक्रषायावतिक्रयाः पञ्च-चतुः-पञ्च-पञ्चविद्यतिसंख्याः पूर्वस्य भेदाः।"

[तत्वार्थाधिनमसूत्रम्।६॥४।५]

६ "ते श्रासवा मुणिजसु मिच्छत्ताई ग्रणेयविहा।" [स्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षा।७।८९।]

The Commentator says that by "Mithvitva, etc" Mithyatva, Avirati. Pramada, Yoga and Kasaya are meant.

1

(c) Indinya or the senses are five, viz, the senses of touch, taste, smell, sight and hearing,

(d) Nidra (Sleep) and (e) Riga (Attachment) to worldly objects, are the last two varieties of Pramada

In some works, Pramado or Inadvertance has not been mentioned as a sub-class of Bhave-lava. The author of Dravya-Samgraha humself, in his another work called Gommata Sara, only mentions Mithyatva, Avriati, Kasaya and Yoga to be subdivisions of Asrava?

IV Yoga consists of the activities of the Manas (Mind), Vachana (speech) and Kâya Body). Though the author of Dravya-Samgraha stops here, in other works, we meet with further subdivisions, e.g., the activities of mind and speech are each divided into four classes, according as the same are true, untrue or mixed, and the activities of the body also are said to be of seven kinds.

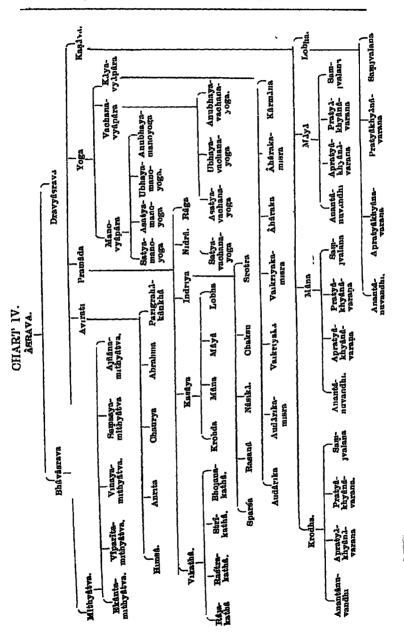
V Kasayas or passions are four in number, mz, Anger, Pride, Deceit and Greed Each of these, again, are of four varieties, according as the same are of intense, great, moderate or mild degrees. Thus we get sixteen varieties of Kasāya† In some works, we get a mention of nine No-Kasāyas which, together with the sixteen, make up twenty-five varieties of Kaṣāyas. The No-Kasāyas are Hāsya (Laughter), Rati (Pleasure), Anati (Pain) Šoka (Grief), Bhaya (Fear), Jugupsā (Hatied), Striveda (knowledge of the feminine gender), Purusa-reda (knowledge of the gender) and Napumsaka-veda (knowledge of the gender of a ennuch)

## "मिञ्ळत्तमविरमणं कसायत्रागा य त्रासवा हाति । पण वारस पण्यासा हाति तव्येया ॥"

ee. " five kinds of Mithyatva, twelve kinds of Avirati, twenty-five kinds of Kaşaya and fifteen kinds of Yoga, are subdivisions of Asrava."

[Gommatasara Karmakanda, Verse 786,]

| See footnote or Page 38



### गागावरगादीगां जोगां जं पुगालं समासवदि। द्वासवो स गोत्रो। श्रगोयभेश्रो जिगक्तादो ॥३१॥ ॥

Ņāṇāvaraṇādiṇaṃ joggaṃ jaṃ puggalaṃ samāsavadı,

Davvásavo sa neo anevabheo jinakkhâdo.—(31)

Padopātha — वाबावरवादीच Ņāṇāvaraṇādiṇam. of Jūānāvaraṇīva, etc. जेल्य Joggam, fit. च Jam, which. पुण्ड Puggalam, Pudgala वजावर्की Samāsavadī, mflows च Sa, that. जिवक्तादी Jiṇakkhādo, told by the Jiṇa व्यवेगीत Aṇeyabhedo, of many kinds. व्यवकी Davvāsavo, Dravyāsrava. वेका Ņeyo, to be known

31 That influx of matter which causes Jūanavarantya, etc., is to be known as Dravyasrava as called by the Jina and possessing many varieties

#### COMMENTARY

We have observed that Bhâvâsravas are thought-activities which prepare the way for the influx of matter into Jiva Diavyâsrava is the actual flowing in of matter into the soul by which the eight kinds of Karma mentioned in Verse 14, are produced. As it is easy for particles of dust to stick to the body of a person if the same be smeared with oil, so it becomes easier for particles of matter to enter a soul when it is vitiated by certain thought-activities (Bhâvâsravas) Frist of all, therefore, there are the reprehensible thought-activities (Bhâvâsrava) These are followed by the influx of matter 'Dravyâsrava) When matter enters the soul in this manner, the eight kinds of Karma are produced

Thus, Ihavyasrava may be said to be primarily of eight kinds, according to the eight varieties of Kaima, viz, Jāānāvaraniya, Darsanāvainiya, Vedaniya, Mohaniya, Ayu, Nāma, Gotia and Antarāya Further subdivisions are also made of each of these kinds of Karmas. Jāānavaraniya is said to be of five kinds—Darsanāvaraniya of nine, Vedaniya of two, Mohaniya of twenty-eight, Ayu of four, Nāma of ninety-three, Gotia of two and Antarāya of five kinds. The total number of the varieties of Diravyāsiava is, therefore, one hundred and

श्चानावरणादीनां योग्यं यत् पुद्गालं समास्रवति । द्रव्यास्त्रवः स शेयः समेकभेदः जिनास्यातः । ११ ॥ Jäänävaranådinäm yogjam jat pudgalam samisravati Dravyåsravah sa jäeyah anekabhedah makkhyatah—(81).

<sup>\*</sup> Sanski it rendering .

forty-eight. The author of Dravya-Samgraha has treated these varieties in detail, in his work named Gommata Sâra (Karma-kânda) Here verse, he simply says that Dravyāsrava is of many varieties Consequently, we need not go into these detailed subdivisions

### वज्भदि कम्मं जेख दु चेदणभावेख भावंबधो सो। कम्मादपेदसाखं श्रयखोगखपवेसखं इदरो ॥३२॥ श्र

Bajjhadı kammaın jena du chedanabhâvena bhâvabandho so,

Kammâdapadesâṇaṃ aṇṇoṇṇapavesaṇaṃ idaro. —(32)

Padapātha — जेच Jena, which चेद्यमचेच Chedanabhâvena, conscious state. कम्च Kammam, Karma वन्सदि Bajjhadi, is bound. च Sa, that भाववचे Bhâvabandho, Bhâva-bandha. च Du, but कम्याव्यवेशच Kammādapadesānam, of the Pradesas of Karma and Âtmā (soul) व्यक्षोच्ययवेशच Annonnapavesanam, inter-penetration. च्यो Idaro, the other.

32. That conscious state by which Karma is bound (with the soul) is called Bhàva-bandha, while the interpenetration of the Pradesas of Karma and the soul is the other (i.e., Dravyabandha).

#### COMMENTARY

We have learnt in Veises 29-31 the causes, on account of which Karmas enter a soul. Now, when there is such an influx of Karmas, there is a bondage of the soul with these Karmas. This boundage is called Bandha

Bondage of the soul with Kaimas is made by the conscious states of mind, when a soul is excited with attachment or aversion. These states of consciousness are known as Bhava-bandha. In Vardhamana-Purana (Canto XVI, Verse 43) we have —

### ''चेतनापरिक्षामेन रागद्वेषमयेन च । येन कर्माखि वश्यन्ते भावबन्धः स एव हि ॥ ''

e.e., "That modification of consciousness consisting of attachment or aversion by which Karmas are fied (to the soul), is known as

#### \* Sanskrit i endering

वध्यते कर्म येन तु चेतनभावेन भावबंघः सः । कर्मात्मप्रवेशानाम् अन्योन्यप्रवेशनम् इतरः ॥३२॥

Badhyate karma yena tu chetanabhavena bhavabandhah sah, Karmatmapradesanam anyonyapravesanam itazah —(82) Bhava-bandha" Bhava-bandha is therefore, the alliance of the soul with mental activities which are produced when we are excited with attachment or aversion to worldly objects.

First of all, therefore, there is an influx of Karmas, through Asiavas. Then, there are some activities of consciousness which attach themselves to the soul, producing a peculiar kind of bondage. This is what we call Bhâva-bandha. After this Bhâva-bandha, there is a union of Jîva with actual Karmas. This union consists of the interpenetration of the soul and Karmas, and the bondage resulting from this, is known as Dravya-bandha. In Vardhamâna-Purâna (Canto xvi, Verse 44), we have —

"भाववन्धनिमित्तेन संश्लेपो जीवकर्मग्रोः। ग्रेऽस्रो चतुःप्रकारोऽत्र द्रव्यवन्धो दुधैः स्मृतः॥"

ie, "That union of Jiva and Kaima which is caused by Bhávabandha and is of four kinds, is called Diavya-bandha by the learned."

Bandha is, therefore, the assimilation of matter existing in many Pradesas by Jiva, when it is excited by Kasâya (i.e., attachment and aversion)\* We have already described the results of this bondage in the commentary on Verse 7 †

### पयिडिट्ठिदिश्रगुभागप्पदेसभेदा दु चदुविधो वंधो । जोगा पयिडपदेसा ठिदिश्रगुभागा कसायदो होति॥३३॥‡

Payadıtthidianubhâgappadesabhedâ du chaduvidho bandho,

"सकपायतयाद्त्ते जीवेाऽसंस्यप्रदेशनान् ।
 पुद्गलान् फर्मचो चेान्यान् वन्धः स इह कथ्यते ॥"
 धर्मशर्माभ्युद्यम् ।२१।१०६।]

"सकपायतया जन्तोः कर्मयोग्यॅनिरन्तरम् । पुद्गकैः सद्द संबन्धी वन्त्र इत्यभिघीयते ॥" चिन्द्रप्रभचरितम् ।१८।९६।

"सकपायत्वाज्ञीवः कर्मणो याग्यान् पुर्गतानाद्त्ते स वन्धः।" - [तत्वार्योधिगमसत्रम् ।८।२।]

† See pages 22-28

‡ Banskrit rendering र प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशभेदात् तु चतुर्विधः वन्धः । योगात् प्रकृतिप्रदेशो स्थित्यनुभागो कपायतः भवन्ति ॥३३॥ Prakritisthityanubhágapradesabhédat tu chaturvidhah bandhah, Yogát prakritipradesau sthityanubhágau kasayatah bhavanti.—(83) Jogâ payadipadesâ thidianubhâgâ kasâyado honti —(33).

Padapûtha.— ৰখী Bandho, Bandha. বৰ্ণনিত্ৰিক অনুপাৰণেইকট্ৰ Payaditthidianubhâgappadesabhedâ, according to the subdivisions, Prakriti, Sthiti, Anubhâga and Pradeśa বুলিখা Chaduvidho, is of four kinds. ব্যৱিষ্টা Payadi-padesâ, Prakriti and Piadeśa আন Jogâ, from Yoga কাৰি. Honti, are. হু Du, but. বিশ্বি-অনুসাল Thidianubhâgâ, Sthiti and Anubhâga ক্ষাৰ্থ Kasâyado, from Kaṣâya.

33. Bandha is of four kinds, according to the (subdivisions, viz.) Prakriti, Sthiti, Anubhâga and Pradesa Prakriti and Pradesa are (produced) from Yoga. but Sthiti and Anubhâga are from Kaşâya

#### COMMENTARY

When there is an influx of matter into the soul, certain energies (Kaima) are produced which consist of bondage of the soul with matter. It has been stated before (see page 42) that Karma is of eight kınds Jaanavalaniya, Darsanavalaniya, Vedaniya, Mohaniya, Ayu, Nama, Gotia and Antaiaya What is the nature of each of these eight kinds of Kaima? The nature of the first two kinds of Karma is to obscure Jūana and Darsana respectively, that of the third to produce happiness or misery, that of the fourth to produce illusion, that of the fifth to attach a soul to a body for a certain period. that of the sixth to produce shape, that of the seventh to cause birth in high and low families; and that of the eighth to put obstacles to several characteristics of the soul Now, all these are the different natures (Piakiitis) of Karma Bandha or bondage can also be negarded to be of various natures, corresponding to the different The first variety of Randha or bondage is, therenatures of Karmas fore, with respect to its Prakriti or nature

Now, the time during which the various kinds of Karma will stay in a soul; is called its Sthiti or duration. Bandha or bondage also has a duration equal in extent with the duration of Karmas. The second variety of Bandha is, therefore, recognised with respect to this duration (Sthiti)

Karmas may be of intense, mediocie or mild degrees, as regards the results which these may produce Bandha or bondage also may be of these three degrees of intensity We therefore recognise the third variety of Bandha, with regard to its Anubhaga (Intensity).

The fourth variety of Bandha is with regard to its Pradesa (or mass) The Karmas interpenetrate Pradesas of the soul and attach themselves to the same Considering this existence of Karma and soul in one place, we speak of the fourth variety of Bandha with respect to its mass (Pradesa)

Umāsvāmi has also mentioned these four varities of Bandha\* In Vardhamāna Purāņa we have. "Bandha which is of an evil nature and productive of all evils is of four kinds, viz., Piakriti, Sthiti, Anubhāga and Pradeśa" † Hanichandra and Vitanandi also mention the same ‡

In a word, we consider bondage with respect to its nature (Prakriti), duration (Sthiti), intensity (Anubhâga) and mass (Pradesa)

The nature (Prakriti) and mass (Pradesa) of bondage result from the activities of thought, speech and body, while the duration of bondage (Sthiti) and intensity (Anubhaga) result from the attachment and aversion of the soul towards worldly objects. In other words, Kaşâya or attachment and aversion of the soul towards worldly objects is the Antaranga (internal) cause of bondage, and determines the duration and intensity of it, while the activities of mind, speech and body are the Vahiranga (external) cause of the bondage and determines its nature and mass. In Panchastikâya-samaya-sâra also we have a similar idea §

"मक्तिस्थित्यनुभागप्रदेशास्तिद्वधयः।"

[ तत्वार्थाधिगमसूत्रम्। ८।३।]

† "प्रकृतिस्थितिवंधाः तुमागः प्रदेश-संहकः । इति चतुर्विधा बंधः सर्वानर्थकरोः शुभः॥" विद्यमानपुराखम् । १६ । ४५ । ]

‡ "मक्ततिस्थित्यतुमागमदेशानां विभेदतः । चतुर्विधः प्रणीतोऽ सा जैनागमविचक्षणैः॥" [धर्मशर्माम्युद्यम् । २१ । १०८ । ]

"विमेदात् प्रकृतिस्थित्योरनुभागप्रदेशयोः। जिनागमनदीस्नानैर्विष्ठेयः स चतुर्विधः॥" चिन्ह्रमभचरितमः।१८।९७।

५ "ज्ञागिषिमित्तं गह्यं ज्ञागा मणवयणकायसंभूदो । भाविषिमित्तो वंधा भावा रिदरागदासमाहजुदो ॥ (Yerse 148.)

### चेदगापरियामो जो कम्मस्सासविषरोहगो हेऊ। सो भावसंवरो खळ दब्वासवरोहणे श्रगणो ॥३४॥॥

Chedanaparinâmo jo kammassâsavanırohane heû So bhâvasamvaro khalu davvâsavarohane anno —

Padapatha. - जो Jo, which चेन्यपरिवानी Chedanaparinamo, the modification of consciousness. कन्नस्व Kammaesa, of Kaima आस्त्रविदेखे Asavanirohane, in checking Asrava 🔞 Hea, the cause & So, that. 📆 Khalu, surely, भावतदरी Blifiva-samvato, Bhava-samvata वृष्यातवरोहचे Davvasava-tohane, in checking Dravyasrava. क्यो Anno, the other

That modification of consciousness which is the cause of checking Asrava (influx) of Karma, is surely Bhâvasamvara, and the other (known as Dravyasamvara is known from) checking Dravvâsrava

#### COMMENTARY.

Samvara is the autagonistic principle of Asiava † The word is thus derived that which checks the causes of Karma, such as killing, etc. (1 e, that which stops Asiava, 18 known to be Samvara ‡ Those by which the water of Karma is prevented from entering the pond of self, are known as Samvaras. Samvaras are refraining from killing, etc.

To be more explicit, Asrava being the influx of Kaima, through some openings (as we have seen before), Samvara is the stoppage of

### चेतनपरिणामः यः कर्मणः श्रास्त्रवनिरोधने हेतः। स भावसंबरः खलु द्रव्यास्रवरोधने ग्रन्यः ॥ ३४ ॥

Chetana-parınamah yah karmanah asravanırodhane hetuh, Sa bhavasamvarah khalu dravyasrava-rodhane anvah—(84)

† "ग्रास्त्रवप्रतिपक्षभृतः संवरः।"

[Commentary on Sthananga, Adhayana I.]

‡ "संवियते कर्मकारणं प्राचातिपातादि निरुच्यते येम परिचामेन स संवरः, ग्राह्मच-निरोध इस्पर्धः।

[Commentary on Sthänanga I]

§ "संत्रियते निरुत्यते त्रात्मतहागे कर्मजलं प्रविशत् एभिः इति संवराः प्राचातिपातविरमणादयः ।"

[Commentary on Prasnavyakarana. I ]

<sup>\*</sup> Rangkrit rendering

these opinings leading to the stoppage of Asiava To use our old illustration, the holes will allow influx (Asiava) of water (Karma) in a boat (Jiva), but if these holes be stopped (Samvara), there will be no advent of water (Karma) in the boat (Jiva)

As there are two kinds of Asiavas, so two kinds of Samvaras are also recognised as opposite principles to each of these kinds of Asiava. These are called Bhâva-samvara and Dravya-samvara, as opposed to Bhavâsiava and Dravyâsiava, respectively. Abhayadeva Acharya has said that Bhâvasamvara is the stoppage of the inlets of senses through which Karma enters the soul, and Dravya-samvara is the stoppage, for example, of holes through which water enters a boat. In Vardhamâna Purâna we have "That modification of consciousness which is void of attachment and aversion, and by which the influx of Karmas is stopped, is called Bhâva-samvara." And "that by which the Yogis stop all kinds of influx through the great vows and meditation is called Dravya-samvara."

These are the two puncipal varieties of Samvara, but the first variety, viz, Bhavasamvara is, again, subdivided into many classes which will be described in the following verse

# वदसिमदीग्रतीश्रो धम्माणुपिहा परीसहजश्रो य । वारित्त वहुभेयं णायव्वा भावसंवरविसेसा ॥३४॥ ‡

 "ग्रथवा यद् द्विधा द्रव्यतो भावतर्व । तत्र द्रव्यतो जलमध्यगतनावादे-रनवरतप्रविशज्जलानां खिद्राणां तथाविधद्रव्ये स्थगनं संवरः । भावतस्तु जीवद्रोण्यामास्रयत्-कर्मजलानामिन्द्रियादि-खिद्राणां समित्यादिना निराधनं संवर इति ।"

[Commentary on Sthananga]

† ''चैतन्यपरिकामा येा रागद्वेषातिगेा महान्। कर्मास्रवनिरोधस्य हेतुः स भावसंबरः॥" ''सर्वास्रव-निरोधो यः क्रियते तेन येगिमिः। महाव्रतादि-सद्भ्यानैईव्यास्यः स सुस्नाकरः॥"

[Vardhamana Purana XVI, 67-68]

Sanski it i endering

वत-समिति-गुप्तयः धर्मानुत्रे चाः परीषद्वज्ञयस्य । चारित्रं बहुमेर्दं ज्ञातस्याः भावसंवर्शियोगः ॥ ३१ ॥ Vrata-sambi-guptayah dharmân upreksâh parişahajaynécha Châritram vahabhedam र गॅंडेश्वरप्रोते bhâvasamvaraviéeşâh—(85) Vadasamıdığutti odhammanupıha parisahajao ya Charittam vabubheyam nayavva bhavasamvaravisesa.—(35).

Padapôtha — वन् वन्तिगुरोजि Vada-samidiguttio, Vratas, Samitis and Guptis. व Ya, and. খন্দবাদ্ধিয় Dhammāṇupihā, Dhaimas and Anuprekṣās परेस्ट्रक्की Parisahajao, Pariṣahajaya. वहुनेय Vahubheyam, of many kinds. বাজি Chârittam. Châritra. পাৰ্ববৰ্ষিটা Bhâvasamvaravisesā, the varieties of Bhâva-samvara. वावव्या Nâyavvā, to be known.

35 The Vratas (Vows), Samitis (Attitudes of carefulness), Guptis (Restraints), Dharmas (Observances), Anuprekṣās (Meditations), Parīsaha-jayas (the victories over troubles) and various kinds of Châritra (Conduct) are to be known as varieties of Bhâva-saṃvara

### COMMENTARY

From this verse, we learn that Bhâvasamvara is of seven varieties Vrata, Samiti, Gupti, Dharma, Anuprekṣâ, Parîsaha-jaya and Châritra Each of these, again, are divided into various subclasses

A Vrata or vows is of five kinds, viz Ahimså (Abstinence from injury), Satya (Truthfulness), Achaurya or Asteya (Abstinence from stealing), Brahmacharya (Abstinence from sexual pleasures) and Aparigraha Abstinence from acceptance of worldly objects) Umåsvämi has mentioned these five varieties of Vrata, and has defined each of them. In Prasna Vyåkarana, Samvara is said to consist of these five varities only † The five rules of conduct (Pancha Silas) of the Buddhists correspond to the five Vratas of Jamism, and a parallel may also be found in the commandments, such as, "Thou shalt not kill," "Thou shalt not steal," "Thou shalt not commit adultery," etc., which are promulgated by Christianity.

# "हिंसाऽ नृतास्तेयाबद्धपरिप्रहेम्यो विरति-र्जतम् ।"

[ तत्वार्थाधिगमस्त्रम् । ६। १। ]

†"पत्तो संवर-दाराई पंच वेल्छामि श्राग्युवीप जह भिष्याणि भगवया सञ्जदुक्कविमाक्क्षणट्ठाप । पहमं हुंति बहिंसा, वितियं सत्तवयणीत पण्यातं दत्तमगुष्णाय संवरो वंभचेरमपरिग्गहंतं च।"

[ प्रश्रव्याकरणम् । ६ अध्ययनम ]

B Samiti or carefulness is of five kinds. (a) hyå, ie, using paths trodden by men and beasts in such a manner as not to cause injury to any creature, (b) Bhâsâ, ie, gentle and beneficial talk, (c) Esanâ, ie, receiving alms, avoiding the faults reprehended in Jama canons, (d) Adâna-niksepa, ie, receiving and keeping things which are necessary for religious purposes only, after examination and (e) Utsarga, re., attending to calls of nature in unfrequented places.

C Gupts | or restraint is of three kinds (a) Kaya-gupts or restraint of movements of the body, (b) Vag-gupts or restraint of the tongue, so that it might not utter bad language and (c) Mano-gupts or restraint of mind from thinking about forbidden matter

D. Dharms or observance is of ten kinds, uz, the observance of (a) Uttama Ksamá or excellent forgiveness. (b) Uttama Mårdava or excellent humility (c) Uttama Årjava or excellent straightforwardness, (d) Uttama Satya or excellent truth, (e) Uttama Šaucha or excellent cleanliness, (f) Uttama Samyama or excellent restraint, (g) Uttama Tapa or excellent penance, (h) Uttama Tyâga or excellent abandonment, (s) Uttama Åkinchanya or excellent indifference and (j) Uttama Brahmacharya or excellent celibacy ‡

The seventh variety of Dhaima, viz, Uttama Tapa is, again, of two kinds Vâhya (external) and Âvyantara (internal) Vâhya Tapa (external penance consists of Anasana (fasting), Avamodârya (fiegulation of diet), Viitti-parisankhyana (fiegulation of meals by observing the rules enjoined in the Jama scriptures for begging alms), Rasaparityâga (abstinence from appetising food), Vivikta-sayyâsana (sitting and lying at quiet and solitary places) and Kâya-Klesa (practice of bodily austerities) Âvyantara Tapa (internal penance) consists of Prâyaschitta (expiation), Vinaya (feverence), Vaiâvritya (service), Svâdhyâya (study of scriptures), Vyutsarga (giving up

\*''ईर्याभाषेखादाननिक्षेपात्सर्गाः समितयः।"

[ तत्वार्थाधिगमसूत्रम् । ९ । ५ । ]

†"सम्यग् यागनित्रहे। ग्रुप्तिः।"

[तत्वार्थाधिगमस्त्रम् । ९ । ४ । ]

्रं'उत्तमक्षमा-मार्देशजैवसत्यशौचसंयमतपस्त्यागाकिञ्चन्यव्यस्यचर्थाति धर्माः।" [तत्वार्थाधिगमस्त्रम् । ९ । ६ । ] mundane objects and thoughts about the same) and Dhyâna (meditation) \*

- E. Anuprekså or reflection is of twelve kinds (a) Anitvânuprekes or reflection that everything in this world is transient, (b) Asarananupieksa or reflection that there is no other refuge of us in this world, except our own truth, (c) Samsaranupreksa or reflection about the cycles of worldly existence. (d) Ekatvanupieksa or reflection that a person is solely and individually responsible for his own acts, whether good or bad, (e) Anyatvanupreksa or reflection that non-ego is separate from the ego, (f) Asuchitvânuprekea oi reflection that the body and all that appertains to it is unclean. (g) Asravanupieksa or reflection about the influx of Kaima, th; Samvaianumeksa or reflection about stoppage of the influx of Kaima, (1) Nijaianupickea or reflection about the nemoval of foreign energies which have already entered the soul, (1) Lokanupreksa or reflection about soul and matter and the real substances of this universe, (h) Bodhidurlabhanuprekşâ or reflection about the difficulty of attaining perfect faith, perfect knowledge and perfect conduct, and (l. Dharmanupreksa or constant reflection about the essential principles of the universe †
- F Parisaha-jaya or conquering the troubles is the sixth kind of Samvara. The troubles which may afflict a hermit are of various kinds. Gaining victory over all these troubles is what is known as
  - "ग्रनश्तावमाद्येवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्तश्र्यासनकायक्केशा वाह्यं तपः।"

"प्रायश्चित्त-विनय-वैयावृत्य-स्वाभ्याय-ब्युत्सर्ग-भ्यानान्युत्तरम् ।"

[ तत्वार्थाधिगमस्त्रम् । ९ । १९ । २० ]

''बाह्यमाभ्यन्तरञ्चेति मूळमेदृद्वयान्वितम् ॥ उपवासावमाद्ये वृत्तिसंख्य रसेाप्सनम् (१) । विविक्तवासना कायक्केशस्चेति बहिभेषम् ॥ स्वा-स्याया व्यावृत्तिस्यानं व्युत्तसर्गो विळयस्तथा । प्रायदिचत्तमिति श्रेयमान्तरं षड्विधं तपः ॥"

[ चन्द्रप्रभचरितम् । १८ । १११ —११३ । ]

† "ग्रनित्याशरणसंसारैकत्वान्यत्वाशुच्यास्रवसंवरनिर्जराखेकवोधिदुर्छभघर्मस्वा-ख्यातस्वातुचिन्तनमजुप्रेक्षाः।" ितत्वार्थोधिगमस्वम् । ९ । ७ ] Parisahajaya. The varieties of these are (a) Keudhaparisahaiava or the victory over the troubles of hunger, (b) Pipasa-parisaha-jaya or the victory over the troubles of thirst, (c) Sita-parisahajaya or victory over the troubles of cold. (d) Usnaparisahajaya or the victory over the troubles of heat. (e) Damés-masaka-parisahajaya or the victory over the troubles from mosquitoes and gnats. (f) Nagnvapari sahajava of the victory over the feelings of shame alising from nudity. (a) Aratiparisaharaya or the victory over the feelings of dissatisfaction with hunger, thirst, etc., (h) Stifparisahaiava or the victory over the disturbance of tranquility at the sight of fair women or the movements of them, (1) Charyaparisahajaya or the victory over the feelings of fatigue arising from travelling on the roads, (1) Nisadvaparisahajaya or victory over the desire of moving from a fixed posture in meditation. (k) Sayya parisaharaya or the victory over the desire of having a bed prohibited in the Jama scriptures. (1) Aktosa-patisahajaya is conquering the feelings of anger when one is insulted by another, (m) Badha-parisahajaya or the conquering of ill-feeling against an enemy who coroes to kill (n) Yachanaparisaha-jaya of conquering the desire to ask anything from anyone, even at the time of greatest need, (o) Alabha-parisaha-iava is the victory over the feelings of disappointment arising from not getting worldly objects, (p) Roga-parisahajaya or the victory over the pains of disease, (q) Tima-spaisa-paisaha-jaya or the victory over the feeling of pain arising from wounds in the feet by treading over thorns, etc. (r) Mala-parisahajaya is conquering the feeling of disgust which suses from seeing one's body to be unclean. (s) Satkârapuraskaraparisahajaya or the victory over the desire to gain respect, piaise or reward, (t) Prajiia-parisaha-jaya or the victory over the feeling of pilde at one's learning (u) Ainana-parisahajaya or the victory over the feeling of despair arising out of failure to gain knowledge by certain hindrances and (v) Adarsanaparisaha-jaya or conquering the feeling of sadness or despair when one fails to obtain desired fruits, even after practise of penances, etc These are the twenty-two kinds of victory over taoubles (

<sup>\* &</sup>quot;श्चत्पेपासा—शितेष्ण—दंशमशकनाग्नारतिस्रीचर्यानेषद्याशस्यास्त्रोशव-घयाचनाऽस्राभरोगत्रणस्पर्शमस्यत्कारपुरस्कारप्रश्राद्यानावर्शनानि।"

G Châritra or Right Conduct is of five kinds" -(a) Sâmâyıkachâritia (Equanimity) consisting of self-absorption in which a person refrains during his whole life or for a certain fixed period from injury, false-hood, lust, stealing and acceptance of things which are not given† (b, Chhedopasthapana (Resettling after a bieak) consisting of penalties for faults arising from madvertence or negligence, on account of which one loses equanimity. (This therefore may be said to consist of an attempt to recover equanimity, after a fall from the same)! (c) Parihara-visuddhi (Purity obtained by refraining from injury to living beings) which is only found in a saint who being thirty years old, serves a Tirthankar from three to nine years, who is devoid of inadvertence and absorbed in self-contemplation and who plactises other observances § (d) Sûksmasâmpalâya consisting of conduct in which only the passion greed is present in a very subtle state while all other passions have subsided or have been destroyed. (This kind of conduct is only found in one who has reached the tenth stage of development) || (e) Yathakhyata (Perfect Right Conduct) characterised by subsidence or destruction of all the passions. It is present in beings who are in the eleventh twelfth, thirteenth and fourteenth stages of development ¶

\* "वत्तं सामायिकं शेयं छेदे।पस्थापनं तथा। परिहारं च सक्सं च यथास्यातं च पञ्चमम् ॥" ितत्वार्थसारः ॥ ६ । ४४ ॥ ] † "प्रत्याख्यानमभेदेन सर्वसावद्यकर्मणः। नित्यं नियतकालं वा वृत्तं सामायिकं स्पृतम् ॥" [ तत्वार्थसारः ॥ ६ । ४५ ॥ ] 🕇 "यत्र हिंसादिभेदेन त्यागः सावधकर्मणः। व्रतस्त्रोपे विद्युद्धिर्वा छेदे।पस्थापनं हि तत्॥" [ तत्वार्थसारः ॥ ६।४६॥ ] § "विशिष्टपरिहारेख प्राचित्रातस्य यत्र हि । शुद्धिभैवति चारित्रं परिहारविशुद्धि तत्।।" ितत्वार्थसारः ॥ ६ । ४७ ॥ ] 🏿 ''कवायेषु प्रशान्तेषु प्रक्षीणे व्वक्रिलेषु वा । स्यात् सूक्ष्मसांपराबाख्यं सूक्ष्मछोभवता यतेः॥ ितत्वार्थसारः ॥ ६ । ४८ ॥ ] P ''क्षयाचारित्रमोहस्य कात् स्चेनीपशमस्तया । यथाख्यातमथाख्यातं चारित्रं पञ्चमं जिनैः ॥''

ि वत्वार्थसारः ॥ ६ । ४९ ॥ ]

We have thus seen that Samvara is first divided into two classes, Bhâva-samvara and Dravya-samvara, the first of which, again, has many subdivisions. The first variety of Bhâva-samvara viz, Viata is not counted as such by Umâswâmi, Amilta-chandra Sûli,† and Svâmi-kârtikeya ‡ Abhayadeva Âchâlya, again, in his commentary on Sthânânga says that Samvara is of forty-two kinds §

In the Jama epics also we do not find Viata included in the sub-divisions of Samvara, but only Gupti, Samiti, Dharma Anupreksâ, Parîşahajaya and Charitra are mentioned as varieties of Samvara|| Viata, with all its five varieties, is, however, mentioned in all the above-mentioned works—though not as a sub-division of Samvara, yet as a factor opposed to Aviata ¶

```
* "स गुप्ति-समितिधर्मानुप्रेक्षा-परीषह्जयचारिजैः।"
[ तत्त्वार्थाधिगमस्त्रम्।९।१।]

† "गुप्तिः समितया धर्माः परीपद्दजयस्तपः।

ग्रमुप्रेक्षाद्द्य चारित्रं सन्ति संवरहेतवः॥"
[ तत्त्वार्थसारः।६।१]

‡ "गुत्ती समिदा धर्मा ग्रमुदेक्षा तद परीसहज्ज्ञो वि।

उक्तिद्वं चारित्तं संवरहेद् विसेसेग्र॥"
[स्वामिकार्तिकैयानुप्रेक्षा।९६।]

$ "तदेवमयं द्विचत्वारिंशद्विधा।"
[स्थामाङ्ग-टीका]
॥ "ग्रास्त्रवस्य निरोधा यः संवरः स निगधते।

कर्म संवियते येनेत्येवं व्युत्पत्तिखंश्र्यात्॥

चारित्रगुत्त्यनुप्रेक्षापरीषद्दज्ञयादसा।

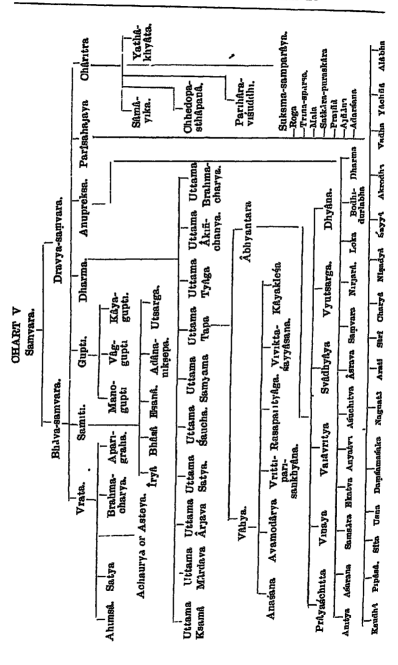
दशळक्षग्रधर्माश्च समितिस्यश्च जायते॥"
```

[ चन्द्रप्रसचिरतम् ॥ १८ ॥ १०६—१०७ ]
"आस्रवायामशेपायां निरोधः संवरः स्मृतः ।
कर्म संवियते येनेष त्यन्वयस्यावळोकमात् ॥
आस्रवद्वाररोधेन ग्रुमाशुभविशेषतः ।
कर्म संवियते येन संवरः स निगद्यते ॥
धर्मात् समिति-ग्रुप्तिभ्यामनुप्रेक्षानुचिन्तमात् ।
असाबुदेति चारित्राद्दिण्ड्कज्ञयादिषि ॥"

[धर्मशर्माभ्युदयम्॥ २१ ॥ ११७—११९॥]

"विंसानृतास्तेयामक्रापरिप्रहेभ्यो विरतिर्वतम्।"

[तत्त्वाधीधिगमस्त्रम् ॥७।२॥]



## 

Jahakâlena tavena ya bhuttarasam kammapuggalam jena Bhâvena sadadı nevâ tassadanam chedi nijjarâ duvihâ— (36.)

Padapâtha ज्वास्त्र Jahakâlena, in proper time जुनस्य Bhuttarasam, whose fruits are enjoyed कन्सुराज्य Kammapuggalam, the matter of Karma जेल Jena, that आवेल Bhûvena, Bhûva स्वर्ध Saḍadi, disappears य Ya, and. तर्नेण Tavena, by penance य Cha, and सल्वस्य Tavenadanam, that disappearance यदि Idi, thus जिन्नाण Nijjarâ, Nirjarâ दुनिश Duvihâ, of two kinds नेश Neyâ, to be known

36 That Bhâva (modification of the soul) by which the matter of Kaima disappears in proper time after the fruits [of such Karma] are enjoyed [is called Bhâva-Nirjaiâ], also [the destruction of Karmic matter] through penances [is known as Bhâva-Nirjaiâ] And that destruction [itself] [is known as Dravya-Nirjarâ] Thus Nirjarâ should be known to be of two kinds

#### COMMENTARY

We have seen how the matter of Karma enters the soul through Asiava and how this influx might be stopped by Samvara But now the question arises, that we might stop a further influx of Karmic matter by Samvara, but how can we be freed from the same which has already taken possession of the soul? The answer to this is given in this veise, where it is laid down that by Nirjana we can free ourselves from the Karmic matter which has already entered the soul

What is Nii jarâ? The destruction of Karmas is called Nii jarâ †

[स्थानाङ्ग-टीका]

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering — यथाकालेन तपसा च अक्तरसं कर्मपुद्गलं येन । भावेन सदति श्रेया तत् सदनं चेति निर्जरा द्विविधा ॥ ३६॥ Yathākālena tapasā oha bhuktarasam karma-pudgalam yena, Bhāvena sadati jūeyā tat sadanam cheti nirjarā dvividhā (86)

<sup>† &#</sup>x27;'प्गा विज्ञरा।'' स्थानाङ्ग । १ । ''निर्जेरवं निर्जरा विद्यरवं परिदाटन-मित्यर्थः कमेक्षया निर्जरा।''

This destruction may be of two kinds, Bhâva-Nijarâ and Dravya-Nirjaiâ Bhâva-Nijarâ consists of that modification of the soul which piecedes and favours the separation of Karmic matter from the soul. Dravya-Nijaiâ is the actual separation of the Kaimic matter from the soul. In other words, Bhâva-Nijarâ is that state of the soul when the material particles arising from Karma disappear while Dravya-Nijarâ is the disappearance itself

Bhava-Nijara is of two kinds, Savipāka or Akāma and Avipāka or Sakāma. That is to say, Kaimas are destroyed in two ways, viz, (1) after their fruits are fully enjoyed and (2) through penances before such enjoyment of fruits. Every person is affected with good or bad Karmas, the fruits of which are enjoyed by them in an existence in earth heaven or bell, according to the kind of Karma possessed by them. There is a fixed period of such enjoyment of the fruits of Karmas, and after the lapse of that period when the said fruits of Karmas are fully enjoyed, a person is freed from Karmas which disappear of their own accord. This is what is known as Savipāka Nirjarā (or destruction of Karmas after the enjoyment of fruits.) This kind of Nirjarā can happen to all beings, for all kinds of Karmas of all beings disappear in this manner after a proper period. As this disappearance takes place without the activity of a person, it is also called Akāma (or un-intentional) Najarā

The second kind of destruction of Kaimas takes place when the sages plactise penances, by the force of which the Kaimas disappear even before their fruits are enjoyed. This is consequently known as Avipîka Nirjarâ (or destruction of Karmas without the enjoyment of their fruits) As such a kind of destruction can only be produced by intentional effort on behalf of a person, it is known as Sakâma (intentional) Nirjarâ

The soul is like a mirror which becomes dim when the dust of Karina accumulates on its surface. By Nirjara this dust of Karina

\* उपात्तकर्मणः पाता निर्जरा द्विविधा च सा । ग्राह्म विषाकजा तत्र द्वितीया चाविपाकजा ॥ ग्राह्मविष्यकापधिविपाकधशक्तिनः । कर्मारच्यक्तं यत्र क्षीयते सा विपाकजा ॥ ग्राह्मवीर्णे तपःशक्त्या यत्रोदीर्णेदयावळीम् । प्रवेद्दय वेद्यते कर्म सा भवत्यविपाकजा ॥" [ तत्त्वार्यसारः ॥ ७ ॥ २–४ ] is removed and the soul attains clearness. The good or bad Karmas disappear either of their own accord without any activity on the part of a soul when their fruits are enjoyed in earth heaven or hell, or by the effort on the part of a person consisting of practice of penances. We have already mentioned that there are twelve kinds of penances, according as they are external or internal. A person must practice first of all Samvara so as to stop all further influx of Karmas, and then begin to destroy the Karmas already amalgamated with the soul, by means of penances.‡ This is the

```
* " कर्मणां फलभागेन संक्ष्या निर्जरा मता ।
    भृत्यादरी इवात्मायं तथा स्वच्छत्वसृच्छति ॥"
                          निमिनियीयाम् । १५। ७४।
† " यथाकाखकृता काचिद्वपक्रमकृतापरा।
     निर्जरा द्विविधा श्रेया फर्मक्षपण्डक्षणा ॥
     या कर्मभुक्तिः श्वस्नादै। सा यथाकाळजा स्मृता ।
      तपसा निर्भरा या तु सा चेापकर्मनिर्जरा॥
      स्थितं द्वावशासिमैंडेनिजराकरणं तपः।
      बाह्यमाम्यन्तरञ्चेति मृलभेदद्वयान्वितम्॥"
                  चिन्द्रप्रभचरितम् । १८ । १०९ — १२१ ]
    " दुर्जरा निर्जरत्यात्मा यया कर्म शुभाशमम् ।
      निजरा सा दिथा श्रेया सकामाकामभेदतः॥
      सा सकामा स्मृता जैनैया बतापक पेः कृता।
      ग्रकामा स्वनिपाकेन यथा श्वसादिवासिनाम् ॥"
                   [ धर्मशर्माम्युद्यम् । ५१ ॥१२२ — १२३ ।]
    ''सविपाकाविपाकाभ्यां द्विधा स्याञ्चिर्जराङ्गिनाम्।
      धविवाका मुनीन्द्रानां सविवाकास्त्रिकारमनाम् ॥ "
                  [ वर्द्धमानपुरायाम्। १६॥ ९०। ]
   ''सन्वेसिं कमार्खं सत्तिविवाचा हवेद्द प्रसुमाचा ।
    तदर्यंतरं त सहयं करमायं विज्ञरा जाय ॥
    सा पुरा दुविहा ग्रेया सकारूपचा तवेख कथमाया ।
    चादुगदीयां पढ़मा वयज्जत्तायां हते विदिया ॥"
               [ स्वामिकात्तिकेयानुप्रेक्षा । १०३ - १०४ ]
‡ " संबर-जागेहिं जुदा तवेहिं जा चिट्ठदे बहुविहेहिं।
     कम्माणं विकारणं वहुगायं कुर्वादे सा विव्यदम् ॥"
               [ पञ्चास्तिकायसमयसारः । १४४ ]
```

way in which the destruction of Karmas takes place in the case of sages, while, ordinarily, with respect to all classes of beings, the Karmas disappear only after their fruits are fully enjoyed

# सव्वस्स कम्मणो जो खयहेदू अप्पणो हु परिणामो । णेत्रो स भावमोक्खो दव्वविमोक्खो यकम्मपुधभावो ॥३७॥

Savvassa Kammaņo jo khayahedû appaņo liu pariņāmo, Neo sa bhāva-mokkho davva-vimokkho ya kammapudhabhāvo—(37).

Padapāṭha.— কা Jo, that, অন্থা Appano, soul's ঘটিকাল l'armâno, modification. ব্যৱহা Savvassa, of all. ক্ষণী Kammano, Karma আইছু Khaya-hedû, the cause of destruction ব Sa, that. মু Hu, surely. গাবনাক্ষা Bhāva-mokkho, Bhāva-mokķa ইয়া Neyo, to be known. ব Ya, and. ক্ষণুখনাল Kammapudha-bhāvo, soparation of Karma. ব্যৱহিনক্ষা Davva-vimokkho, Dravya-mokṣa.

37. That modification of the soul which is the cause of the destruction of all Karmas, is surely to be known as Bhâva-mokṣa and the (actual) separation of the Karmas [is] Dravya-moksa.

#### COMMENTARY

When a person is desirous of having liberation, he attempts to have perfect faith, perfect knowledge and perfect conduct (See Verse 39) Having perfect faith, knowledge and conduct, he becomes free from the four kinds of Ghâtiya Karmas, Jūānāvaraṇīya, Darsanā-varaṇīya, Mohanīya and Antarâya (see Commentary on Verse 14) This modification of the soul which leads to the destruction of the Karmas mentioned above is called Bhâvamoksa The commentator Brahmadeva, says† that by the words "all Karmas" in the verse, the four

सर्वस्य कर्मणः यः क्षयहेतुः ज्ञात्मनः हि परिणामः ।

क्षेयः स भावमाक्षः द्रव्यविमाक्षः च कर्मपृथग्मावः ॥३७॥

Sarvasya karmanah yah kaayahetuh âtmanah hi parinamah, Jñeyah sa bhavamoksah dravya-vimoksah cha karma-prithag-bhavah—(87).

<sup>\*</sup> Sunskrit rendering

<sup>† &</sup>quot;सर्वस्य द्रव्यभावस्पमाहनीयादिघातिचतुष्टयकर्मयो। ।" [ब्रह्मदेविदिचतटीका]

Ghâtiya Diavya' and Bhâva Karmas only are meant In Vardhamâna Purâna we have —

### "सर्वेषां कर्मणां योऽत्र क्षयहेतुः शिवार्थिनः। परिणामाऽतिश्रद्धः स भावमाक्षो जिनैर्मतः॥"

[Canto XVI 72.]

1e., "The extremely pure modification of the soul which is the cause of destruction of all kinds of Karma in a person desirous of good, is regarded as Bhâva-moksa by the Jinas"

Now, there is another kind of Mokşa, called Dravya-mokşa, which consists of the separation of the soul from the Aghâtiya Karmas, viz, Âyu, Nâma, Gotra and Vedaniya Karmas which disappear last of all. This happens when a being is in the last stage of development which is known as Ayogi (See Commentary on Verse 13). In Vardhamâna Puiâna we have —

### "कृत्स्नेभ्यः कर्मजातेभ्यो विश्लेषा यश्चित्तासनः। परमसद्ध्यानयायेन द्रव्यमाक्षः स कथ्यते॥"

[Canto XVI. 78.]

te, "The separation of the conscious soul from all kinds of Karmas by excellent meditation is known as Dravya-moksa"

By Bhava-moksa, therefore, one is freed from the first four, and by Dravya-moksa from the last four kinds of Karmas Both these kinds of Moksa together lead to perfect liberation

Umāsvāmi has written in his Tattvārtha Sūtra X 1 2 that a person attains Kevala Jīšana (Omniscience) when first his Mohantya Karmas and then his Jīšanāvarantya, Daisanāvarantya and Antarāya Karmas are destroyed. After attaining Kevala Jīšana, the cause producing bondage being absent and Nirjarā being present, a person becomes free from the remaining Karmas, viz, Vedantya, Ayu, Nāma and Gotra Karmas, and thus being void of all kinds of Karma attains liberation.

We have seen that Karmas take possession of a soul through Asravas This influx of Karmas can be stopped by Samvaras By

See also .

"ग्रभाषाद्वन्धहेत्नां बन्धनिर्जरया तथा । छत्स्वकर्मप्रमेक्षो हि मेक्ष इस्पभिधीयते ॥" [तत्वार्थसारः ।]

 <sup>&</sup>quot;माहस्याज्ज्ञानदृश्नीवरणान्तरायस्याच केवलम्।"
 "वन्धदेत्वमावनिजराभ्यां कृत्स्वकमिविप्रमासो मासः।"
 तित्वार्याधिगमस्त्रम्। १०।१।२]

this stoppage, fiesh Karmas cannot enter the soul But even after stopping the entrance of fresh Karmas, it is necessary to purge the soul from Karmas which have already taken possession of the former. This can be done by Nijarâ. Then only the Karmas, Vedaniya, Nâma, Gotia and Âyu which cause worldly existence disappear and a being attains liberation. In Pañchâstikâya-samaya-sâia we have

### ''जा संवरेण जुत्तो णिज्ञरमाणाघ सन्वकम्माणि । ववगदवेदाउस्सा मुयदि भवं तेण सा माक्सा ॥''

[Verse 158.]

i.e., "He who having Samvara and destroying all Karmas through Nirjarâ becomes free from Vedaniya, Nâma, Gotra and Âyu Karmas, leaves the world Therefore this is called Moksa (liberation)" \*

## सुह्-श्रसुह्-भाव-जुत्ता पुरुखं पावं हवंति खलु जीवा । सादं सुहाउ खामं गोदं पुरुखं पराखि पावं च ॥३८॥†

Suha-asulia-bhâva-juttâ puṇṇaṃ pâvaṃ havantı khalu jîvâ,

Sâdam suhâu nâmam godam punnam parânı pâvam cha—(38)

Padapātha.—जीवा Jīvā, Jivas युद्-जाव-जात Suha-asuha-bhāva-juttā, having auspicious and inauspicious Bhāvas ज्यु Khalu suiely युद्ध Punnam, Punya पात्र Pāvam, Pāpa इति Havanti, become. जात Sātam, Sātāvedanīya. युद्ध Suhāu, auspicious life जात्र Nāmam, name. जेल् Godam, Gotra पुण्य Punnam. Punya प Cha, and. पर्योव Parāni the rest. जात्र Pāvam, Pāpa

"ग्रनेकजन्मबद्धानां सर्वेषामपि कर्मणाम् । विप्रमोक्षः स्मृतो मोक्ष ग्रात्मनः केवळस्थितेः ॥" [ नेप्तिनिर्वाणम् । १५ ॥ ७६ । ] "कृत्क्रकर्मक्षया मोक्षो भन्यस्य परिणामिनः ।" [ चन्द्रप्रभचरितम् । १८ ॥ १२३ । ]

† Banskrit i endering —

शुभाशुभभावयुक्ताः पुण्यं पापं भवन्ति खलु जीवाः । सातं शुभायुः नाम गोत्रं पुण्यं पराणि पापं च ॥ ३८ ॥ Subbééubhabhévayuktéh punyam pépam bhavanti khalu jívéh, Sétam subhéyuh néma gotram punyam paréni pépam cha—(88).

<sup>\*</sup> Compare also :-

38 The Jivas consist of Punya and Papa surely having auspicious and mauspicious Bhavas (respectively) Punya is Satavedaniya, auspicious life, name, and class while Papa is (exactly) the opposite (of these)

### COMMENTARY

The real characteristic of a Jiva is consciousness, purity and bliss. But through the eternal chain of Karmas, bondage is produced and Jivas enjoy weal (Punva) or woe (Pâpa), according as they are possessed by auspicious and mauspicious Bhâvas. The auspicious Bhâvas are said to consist of freedom from delusion, acquirement of perfect faith and knowledge, practice of reverence and obeisance, observance of the five vows, viz., truth, non-injury, chastity, non-acceptance of worldly objects and refraining from stealing, subduing of the four passions, Anger, Pride, Illusion and Greed, victory over the uncontrollable senses and practice of penances. The mauspicious Bhâvas are opposites of each of these. According as a Jiva is possessed of these auspicious or mauspicious Bhâvas, it has merits or dements resulting in weal or woe.

Thus, a Jiva enjoys happiness or misery, according as it is actuated by different kinds of Bhavas mentioned above †

In Tattvarthadhigama Sutia, we have—"Punya consits of Satavedaniya, Subha Ayu Subha Nama and Subha Gotra, and Papa consits of the opposites of each of these" ‡ We have seen that there

- \* "उद्घम मिथ्यात्विविषं भावय दृष्टिं च कुरु परां भिताम् । भावनमस्कारतो द्वाने युक्तो भव सदापि ॥ पञ्चमहाव्रतरेक्षां कापचतुष्कस्य निम्नहं परमम् । दुर्दान्तेन्द्रियचिजयं तपःसिद्धविधा कुरूचोगम् ॥ दृत्यार्थाद्वयक्षियत्वस्रयोग युभापयागमावेन परियामेन तद्विल्क्षयेनाशुभापयागपरियामेन च युक्ताः परियाताः ।"
- † ''सुद्दपरिखामा पुण्यं ग्रसुद्देा पावंति द्दवदि जीवस्स । रोण्दं पोग्गळमत्तो भावे। कम्मत्तव्यं पत्तो ॥"

[ पञ्चास्तिकायसमयसारः । १३२ । ]

‡ "सद्वेचशुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यम् ।" "त्रतोऽन्यत् पापम् ।"

ितत्वार्थाधिगमस्त्रम्। ८॥ २५। २६ ]

are eight kinds of Karma—Jüânâvaranîya, Darsanâvaranîya, Mohanîya, Antarâya, Vedanîya, Âyu, Nâma and Gotra and that the first four of these are known as Ghâtiya Karmas while the last four are named Aghâtiya Karmas Among these, all the Ghâtiya Karmas may be said to be Pâpa, while the Aghâtiya Karmas may be either Punya or Pâpa

Satavedaniya is that Karma by which a soul feels pleasure in external objects and by the assistance of which things which are gratifying to the soul may be procured. Subha Âyu (Auspicious life) consists in having an existence as a God, human being or a beast Subha Gotra (Auspicious family) consists in being boin in a high status of life. Subha Nama (Auspicious name) consists of fame, etc., and is of various kinds. All these make up what is known as Punya.

Pâpa, on the other hand, consists of Asâtavedanîya or that Karma which produces pain and procures objects causing pain, Asubka Âyu (Inauspicious life), viz, an existence in hell, Asubka Gotra (Inauspicious family) comprising a birth in low stations and Asubka Nāma (Inauspicious name) consisting of disgrace, etc

With this ends that section of Dravya-samgraha which treats of the seven Tattvas (plinciples), vis, Asiava, Bandha, Samvaia, Nirjara, Moksa, Punya and Papa The next section will deal with the manner by which one can attain liberation

# सम्मदंसण् णाणं चरणं मोकुलस्स कारणं जाणे। ववहारा णिचयदो तत्तियमङ्क्रो णिक्रो श्रप्पा ॥१६॥ ७

Sammaddaṃsaṇa ṇâṇam charaṇam Mokkhassa kāraṇaṃ jāṇe,

Vavaharâ Nichchayado tattıyamano nio appâ (39)

Padapātha—ववसार Vavahara, from the ordinary point of view
वण्यद्भव वाच पर Samaddamsana nanam charanam, perfect faith, knowledge
and conduct. वानुबन्ध Mokkhassa, of liberation वाच्य Kananam, cause बाचे Jane,
know. विद्यादेश Nichchayado, really. वस्तियमदेश Tattiyamano, consisting of
of these three, विद्या Niyo, of one's own बच्च Appa, soul.

सम्यग्दर्शनं झानं चरणं मोक्षस्य कारणं जानीहि । व्यवहारात् निश्चयतः तस्त्रितयमयः निजः ग्रातमा ॥ ३९ ॥ Samyagdarsanam jäänam charanam moksasya käranam jäniin Vyavahärät nisohavatah tattritayamayah nijah ätmä (88) ?

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering

39 Know that from the ordinary point of view, perfect faith, knowledge and conduct are the causes of of liberation, while really one's own soul consisting of these three (is the cause of liberation).

### Commentary

Now the author proceeds to lay down the ways and means to liber-To attain liberation, one must have Perfect Faith, Perfect Knowledge and Perfect Conduct c These three will be further explained in Verses 41-43 These are technically known as the three jewels in Jama works. The three jewels are means to liberation from the ordinary point of view But really these three jewels cannot exist elsewhere than in the soul, so, to be accurate, it is the soul which can produce liberation This will be emphasised in the next verse

## रयणत्तयं ण वद्दइ अप्पाणं मयतु अग्रणदिवयम्हि । तम्हा तात्तियमङ्ख्रो होदि हु मोक्खस्स कारगं ख्रादा ॥४०॥†

Rayanattayam na vattai appanam muyatu annadaviyamhı.

Tamhâ tattıva-mayıo hodi hu mokkhassa kâranam âdâ (40 )

Pada pôtha — were Appanam, the soul was, Muyatu, excepting चण्यविकार्षि Annadaviyamhi, in any other substances रस्पतार, Rayanattayam the

```
"सम्यगृद्दीनङ्गानचारित्राणि माक्षमार्गः ।"
```

तिस्वार्थाधिगम-सूत्र १।१।

"क्वस्नकर्मक्षया माक्षो भव्यस्य परिवामिनः।

शानदर्शनचारित्रवयोपायः प्रकीतितः॥"

चिन्द्रप्रभचरितम् । १८ । १२३ ॥ ]

"शानदर्शनचारित्रेरुपायैः परिकामिनः। मय्यस्यायमनेकाङ्कविकलैरेव जायते ॥"

[ धर्मश्रमीभ्यदयम् । २१ ॥ १६१ । ]

† Sanskrit rendering ...

रत्नवयं न वर्षते बात्मानं मुक्तवा ब्रन्यद्रव्ये ।

तस्मात् तस्त्रितयमयः भवति खलु माक्षस्य कारणं ग्रात्मा ॥४० ॥

Ratnatrayam na varttate atmanam muktva anya-Dravye

Tasmét tattritayamayah bhavati khalu moksasya kéranam étmé (40)

three jewels. च Na, not चहुर Vattaı, exist वन्हा, Tamhâ, therefore तत्त्ववाको Tattıyamaio, consisting of these three चाल Adâ, the soul इ Hu, surely. नेव्हचस्ट Mokkhassa of liberation. चारच Kâranam, cause of देवि Hodi, becomes

40 The three jewels (1 e, Perfect Faith, Perfect Knowledge and Perfect Conduct) do not exist in any other substance excepting the soul Therefore, the soul surely is the cause of liberation

#### COMMENTARY

It has been laid down that, in order to attain Moksa or liberation, one must have Perfect Faith, Perfect Knowledge and Perfect Conduct. These three are therefore the means to liberation But these should not be considered to be apart from the soul, for nowhere but in the soul can each or all of these exist. It is the soul possessed of all these three jewels that is really fit for liberation Strictly speaking, therefore, the soul itself attains liberation when it is possessed of certain characteristics (viz., these three jewels). But from the ordinary point of view, we regard the three jewels as apart from the soul as the causes of liberation though from the realistic point of view, the soul possessed of these three jewels is the cause of Moksa.

# जीवादीसदृह्यां सम्मत्तं रुवमप्याो तं तु । दुरभिगावेसविमुकं गागां सम्मं खु होदि सदि जम्हि ॥४१॥॥

Jivâdisaddahaṇam sammattam riivamappano tam

tu, Durabhinivesavımukkam nânam sammam khu hodi sadi jamhı (41)

Padapātha — क्षेत्रादि-सङ्ख्य Jivādi-saddahanam, faith in Jiva, etc. सन्तर Sammattam, Samyaktva (Perfect Faith) स Tam, that क्ष्यचे Appano, of soul. इव Rûvam, quality दु Tu, and चन्दि Jamhi, that खदि Sadi, being दू Khu, surely चार Nānam, Jñāna (knowledge). दुर्गीकिविविद्युक्क Durabhinivesavimukkam, free from errors वस्त्र Sammam, perfect देवदि Hodi, becomes

जीवादिश्रद्धानं सम्यक्त्वं रूपं आत्मनः तत् तु । दुरमिनिवेदाविमुक्तं द्यानं सम्यक् सञ्ज भवति सति यस्मिन् ॥ ४१ ॥ Jivadi-sraddhanam samyaktvam rūpam atmanah tat tu Durabhinivesa-vimuktam jūdinam samyak khalu bhavati sati vasmin (41)

<sup>\*</sup> Sanskrit 1 endering —

41 Samyaktva (perfect faith) is the belief in Jîva, etc That is a quality of the soul, and when this arises, Jüäna (knowledge), being free from errors surely becomes perfect

### COMMENTARY.

Jiva, Ativa, Aerava, Bandha, Samvara, Nutara and Moksa are the seven Tattvas (essential principles) of Jainism \* A sincere belief in these Tattvas is called Samyaktva or Perfect Faith † The first step to liberation, according to Jainism, is to have a belief in these essential principles of Jamism It is only after a person has this faith that he can attain Perfect Knowledge. have knowledge of substances before he attains Perfect Faith; but this knowledge is apt to be fallacious, for errors might creep in the same For example, a person may have a knowledge of the aforesaid seven principles of Jamesin, but that knowledge may be vague or indefinite or it may be full of doubts, or it may be entirely wrong These defects of knowledge arise, because the person has not at that time perfect faith in the essential principles of Jainism, for Perfect Faith in such principles is incompatible with doubts and indecision or a belief in opposite principles. Consequently, the knowledge of these principles which succeeds Perfect Faith is free from errors or fallacy This knowledge is known as Samyak Jñâna for Perfect Knowledge )

### संसयविमोह्नविब्भमविविज्ञयं श्रय्पपरसरुवस्स । गहुणं सम्मं-णाणं सायारमणेयभेयं च ॥४२॥‡

Saṃsaya-vimoha-vibbhama-vivajjiyaṃ appaparasa-rūvassa,

\* "जीवाजीवास्त्रचवन्त्रसंवरनिर्जरामेक्षास्तस्वम्।"

[ तस्वार्थाधिगमस्त्रम् । १ । ४ ]

"तत्त्वार्थश्रदानं सम्यगदर्शनम् ॥"

त्त्वर्याधिगमसूत्रम् । १ । २ ]

‡ Sanskrit rendering

संशयविमेहिविस्नमविवर्जितं आस्मपरस्बरूपस्य । ष्रहृणं सम्यग् झानं साकारं श्रनेकसेदं च ॥ ४२ ॥ Bamésyavımohavibhramevivarjıtam stmaparasvardpasya

Grahanam samyag-Juanam sakaram anekabhedam cha. (42)

Gahaṇam sammaṃ—ṇâṇaṃ sáyâramaneyabheyaṃ cha (42)

Padapātha.— स्वयंतिकृषिक्याविकां Samsaya-vimohavibbhama-vivajjiyam, freed from Saṃśaya (Doubt), Vimoha (Perversity) and Vibbhiama (Indefinite-ness). सवार्ष Sayāram, detailed. स्वयंत्रस्वयंस Appaparasaiûvassa, of the real nature of ego and non-ego. यह Gahaṇam, cognition वन्त-वार Sammam Nāṇam, Samyak Jūāna or Perfect Knowledge. व Cha, and स्वयंत्रयं Aneyabheyam, of many varieties

42 Samyak Jñâna (Perfect Knowledge) is the detailed cognition of the real nature of the ego and non-ego, is freed from Samsaya (Doubt), Vimoha (Perversity) and Vibhrama (Indefiniteness), and is of many varieties.

#### COMMENTARY

Correct knowledge, according to Jama Nyaya philosophy must be thee from the Samāropa (i.e., fallacies). This Samāropa is said to be of three kinds, Viparyaya or Vimoha (Perversity), Samšaya (Doubt) and Anadhyavasāya or Vibhrama (Indefiniteness.)† The cognition of an object as something which is quite the contrary of its real self, is known as Viparyaya or Vimoha. For example, if we think nacre to be silver, we have a knowledge viriated by Viparyaya or Vimoha (Perversity † Samsaya consists of doubt when our mind sways between this or that, without being able to assert the true nature of anything. For example, when we see a certain object from a distance and are unable to say whether it is a man or a post, we have an instance of Samšaya

[ प्रमाग्रनयतत्त्वालेकालङ्कारः १।७।]

[ प्रमाणनयतत्त्वालेकालकुारः १।८]

‡ "विपरीतैककारिलिष्टङ्कनं विपर्ययः ।" "यथा शुक्तिकायामिदं रजतमिति ।" [ प्रमाणनयतत्त्वालेकालङ्कारः । १ । ९ । १० । ]

"विषरीतैककेाटिनिश्चया विषयियः। यथा गुक्तिकायामिदं रजतिमिति ज्ञानम्। अत्रापि साहृश्यादिनिमित्तवद्यात् शुक्तिविपरीते रजते निश्चयः।"

''बतिस्मंस्तहेवेति विपर्ययः।" [ प्रमाणमीमांसा । १ । १ । ७ । ]

<sup>• &</sup>quot;ग्रतस्मिँस्तद्व्यवसायः समारापः।"

<sup>† &</sup>quot;स विपर्ययसंशयानभ्यवसायभेदात् त्रेधा ॥"

or doubt of A knowledge that this is something without any clear idea of what it is, is called Anadhyavasaya or Vibhrama. For example, such a knowledge arises in the mind of a person when he touches something while he is moving. He is conscious that he has touched something, but is unable to say what it is † These being the varieties of fallacy, there is no doubt that in Perfect Knowledge these are entirely absent. In the state of Perfect Knowledge we have a clear idea of the real nature of everything, ego and non-ego. This idea is not of a shadowy kind, but consists of detailed knowledge. We have already described the difference between detailed and detailless knowledge in the commentary on Verse 4, page 9

## जं सामग्गां गहृगां भावागां गोव कट्टुमायारं । श्रविसेसिदृगा त्राहे दंसगामिदि भगगाये समये ॥४३॥‡

Jam sâmannam gahanam bhâvânam neva katṭumâyâram, Avisesidûna atte damsanamidi bhannaye samaye—(43).

"साधकवाधकप्रमाणामावादनवस्थिताऽनेककीटिसंस्पर्शि झार्न संदायः।"
 "यथाऽयं स्थाग्यर्वा परुषे। वा।"

[ प्रमाजनयतस्वालेकालङ्कारः । १ । ११–१२ । ]

"विरुद्धानेककोटिस्पिईं ज्ञानं संदायः। यथाऽयं स्थासूर्वो पुरुपो बेति। स्थासुपुरुषसाधारेणार्ध्वतादि-दर्शनात्तद्विद्दोपस्य वन्त्रकोटरिहारः—पाण्यादेः साधक-प्रमाणस्यामावादनेककोट्यधळिन्दात्तं ज्ञानस्य।" [न्यायदीपिका।]

"गजुमयत्रोमयकीटिसंस्पर्शि-प्रत्ययः संशयः ।" [ प्रमाखमीमांसा । १ । १ । ५ ]

† "िकमित्यालेचनमात्रमनस्यवसायः । यथा गच्छतृणस्पर्शकानम् ।" [ प्रमाणनयतस्यालेकालङ्कारः । १ । १३ । १४ ]

"किमित्यालेखनमात्रमनस्यवसायः । यथा पथि गच्छतस्तृ खस्पर्शादि-श्रानम् [ न्यायदीपिका । ]

"विशेषानुहोस्यमनध्यवसायः।" [ प्रमाखमीमांसा । १ । १ । ७ ]

‡ banskrit rendering :

यत् सामान्यं ब्रह्णं भावानां नैव कृत्वा ब्राकारम् । स्रविशेषयित्वा सर्यान् दृशैनम् इति भण्यते समये ॥ ४३ ॥ Yatsāmānyaṃ grahaṇaṃ bbāvānāṃ nawa kritvā ākāraṃ, Aviscesystvā arthān daršanaṃ iti bhāṇyato samayo—(48). Pudapátha.— আই Atte, things. আনিউট্ৰ Avisesidûna, without particulars আনাৰে Âyâram, detail উব Neva, not কছুৰ Kattum, grasping আ Jam. which. নাৰাৰ Bhâvâṇam, things আনাৰ Sâmannam, general ক্ৰ Gahanam, perception ব্ৰব্ Damssṇam, Darśana বহি Idi, this বৰ্ষ Samaye, in the scriptures. নাৰ্য Bhannaye, is called.

43 That perception of the generalities of things without particularities in which there is no grasping of details, is called Darsana in (Jaina) scriptures

#### COMMENTARY.

Darsana is knowledge without details. For example, when a person sees a cloth, as long as he is only conscious of the existence of something called cloth, he is said to have Darsana. But when he begins to have knowledge of the details, we, the size, colour, etc., of that piece of cloth, he is said to have Jñâna. We have already made this clear in the commentary on Verse 4, page 9

In Tattvarthadhigama Satia of Umasvami, we have "Samyak Daisana is faith in the principles of Jamism" ["markets varquist" ? 12] That Daisana is not the same as the Daisana which we have described above. There Samyak Daisana means perfect faith, and details are present there, while here it means knowledge without details."

## दंसरापुञ्वं गार्गं झदुमत्थागां ग दुगिरा उवश्रोगा । जुगवं जमहा केवलिगाहे जुगवं तु ते दोवि ॥४४॥†

Damsanapuvvam nanam chhadumatthanam na dunnu uvaoga

Jugavam jamhâ kevalinâhe jugavam tu te dovi—(44).

Padapāṭha — बहुनत्याच Chbadumatthānam, of the Samsārī Jīvas द्ववपुण्य Daṃsaṇa purvam, preceded by Darsana चाच Nāṇam, Jiiāna व्यवस Jamhā, for this reason दुन्य Duṇni, two व्यवसा Uvayogā, Upayoga ज्ञा Jugavam,

[Brahmadeva's Commentary]

† Sauskrit i endering .

दर्शनपूर्व द्वानं छद्मस्थानां न हो उपयोगो । युगपत् यस्मात् केविलनाथे तु ते हो ऋपि ॥ ४४ ॥ Daréanapûrvam jûênam chhadmasthûnêm na dvau upayogau Yugapat yasmêt kevalınêthe tu te dvau apı -(44)

 <sup>&</sup>quot;नेद्रमेव तत्वार्थश्रद्धानलक्षणं सभ्यग्दर्शनम् वक्तव्यम् । कस्मादिति
 चेत् ? तत्र श्रद्धानं विकल्पक्तपम्, इदं तु निर्विकल्पम् ।"

simultaneously. ज Na not इ Tu, but नेविचाहे Kevalinkhe, in Kevalis. हे Te, those है Do, two दि Vi, together. जुल्ब Jugavam, simultaneously.

44 In Samsârî Jîvas, Jñâna is preceded by Darśana For this leason (in him), the two Upayogas (viz., Jñâna and Darśana) do not (arise) simultaneously. But in Kevalis, both of these two (arise) simultaneously

Samsari Jivas or beings leading a mundane existence have Darsana or detail-less knowledge first of all Then they have Jñâna or knowledge, with details But this is not the case with Kevalis, who have Darsana and Jñana at once The reason for this difference is that in Samsari Jivas, there are hindrances, known as Darsanavarantva and Jūšnavalantva Karmas (1 e . Karinas obscuring Darsana and Jñana), which must be destroyed or mitigated (Ksaya or Upasama). before Darsana or Jñâna can árise But in a Kevali, these obscuring Karmas are entirely absent, so Darsana and Jūana can both arise at the same time Brahmadeva has illustrated this as follows. In the case of Samsari Jivas, the knowledge of the objects through Darsana and Jñana is gradual, first, without, and then with details like the revelation of objects by the light of the sun when it is obscured by clouds, but the appearance of Darsana and Jnana in Kevalis is like the sudden illumination of every object when the sun appears in a cloudless sky? The clouds represent the Karmas which obscure Jñâna and Darsana

### श्रमुहादो विशिवित्ती सुहे पवित्ती य जाग चारित्तं । वदसमिदिगुत्तिरुवं ववहारग्या दु जिगामिशियं ॥४५॥॥

Asuhâdo viņivittī suhe pavittī ya jāņa chârittam Vadasamidiguttirūvam vavahāranayā du jinabhanıyam—(45)

 <sup>&</sup>quot;केविळनां तु भगवतां निर्विकारस्वसंवेदनसमृत्पन्ननिराकरणक्षायिक-श्रामसिहतत्वात् निर्मेघादित्ये युगपदातपप्रकाशवहर्शनं श्रानं च युग-पदेच इति विश्वेयम्।" [Brahmadeva's Commentary-]

<sup>†</sup> Sanskrit rendering -अगुमात् निनृत्तिः शुमे प्रवृत्तिः च जानीहि चारित्रम् । अतस्मितिगुप्तिक्षं व्यवहारनयात् तु जिणमणितम् ॥ ४५ ॥ Asubhât vinivritih subho pravrittih cha jânîlii chârîttiram Vrsta-samitiguptarûpam vyavahâranayât tu pipabhanitam—(45)

Padapatha — बहुदाहा Asuhado, from what is harmful. विकिता Viniviti. refraining. य Ya, and बुदे Suhe, in what is beneficial पविती Pavitti, engagement जिला Chârittam, Châritra (Conduct) जल Jâna, know प्र Du, but ववहारबन्न Vavahâranayâ, according to Vyavahâra Naya वदसनिद्गुतिबन Vadasamıdıguttirfivam, consisting of Vrata, Samiti and Gupti जिल्लाचित्र Jinabhaniyam. mentioned by the Jina.

Know Châritra to be reframing from what is 45 harmful and engagement in what is beneficial. according to Vyavahâra Naya, Châritra (Conduct) has been mentioned by the Jina to consist of Vrata, Samiti and Gupti,

COMMENTARY.

From the ordinary point of view, Vratas (Vows), Samitis (Attitudes of carefulness) and Guptis (Restraints) may be said to constitute Chantra (Conduct) We have already described what Vratas. Samitis and Guptis are in Verse 35 One who is immersed in worldly aspirations and attached to worldly objects, one whose soul is possessed of attachment and aversion, one who listens non-Jaina scriptures, one who has a vicious mind, keeps evil company and follows the terrible evil path of life, is said to be active in the pursuit of what is harmful (Asubha) a Refraining from these and engagement in the opposite of these by practising the five Vratas, five Samitis and three Guptis lead to what is beneficial (Subha). Châritra (Conduct) consists in the pursuit of what is beneficial and avoidance of what is haimful

What is really Samyak Charitra (Perfect Conduct) will appear from the next verse

# बहिरब्भंतरिकयारोहो भवकारणप्यणासहं। णाणिस्स जं जिग्रुत्तं तं परमं सम्मचारित्तम् ॥४६॥†

Bahirabbhamtarakiriyâroho bhavakâraṇappaṇâsattḥaṇ,

"विसयकसाओगाढोदुस्सुदिदुचित्तदुटुगोटिख्रदे।। उम्मो **उम्म**गपरो उवग्रोगे। जस्स से। ग्रसहे ॥"

[Verse quoted in Brahmadeva's Commentar; ]

† Sanskrit rendering ,

बहिरभ्यंतरिकयारोघः भवकारणप्रणाशार्थम् ।

ह्यानिनः यत् जिनोक्तं तं परमं सम्यक् चारित्रम् ॥ ४६ ॥

Bahirabhyantarakrıyarodhah bhavakaranapranasartham, Jūāninah ynt jinok-tam tam paramam samyak chârittram—(45) Nanissa jam jinuttam tam paramam samma-charittam-(46)

Padapātha - अवकारकारकार Rhavakāraņappaņāsattham, to destroy the causes of Samsara च Jam, which वाचित्र Nânissa, of one who has knowledge विद्रामत्वितिवारिको Bahırabbhamtarakırıyaroho, the checking of external and internal actions a Tam, that, fage Jinuttam, mentioned by the Jinas. सन्त्यादित Sammachârittam, perfect conduct Paramam, excellent

checking of external and 48 That actions by one who has knowledge, in order to destroy the causes of Samsara, is the excellent Samyak Châritra (Perfect Conduct) mentioned by the Jina

### COMMENTARY

In the previous veise, Charitra (Conduct) from the ordinary point of view has been described. In this verse, we are introduced to Charitra from the realistic point of view

When a person checks all external activities of body and speech, together with all internal activities of the mind, so that all hindrances to the understanding of the true character of the soul are removed, he is said to have Samyak Chantra (Perfect Conduct) Dy this means, the person becomes free from all influx of beneficial or harmful Karmas, which cause Samsana or worldly existence.† Perfect Conduct therefore consists in checking all kinds of activities which are opposed to the characteristics of the soul, which is void of all actions, eternal and consisting of pure Jñâna and Darsana

### दुविहंपि मोकुलहेउं काणे पाऊण्दि जं मुग्री ग्रियमा । तम्हा पयत्तवित्ता ज्यं भागां समव्भसह ॥४७॥‡

Duvihampı mokkhaheum jhâne pâûnadi jam munî niyamâ,

- "तिष्क्रियतित्यतिरञ्जनविश्रद्धश्चानदर्शनस्वभावस्य निजात्मनः बहिदि पये श्रमाशुभवचनकायव्यापारकपस्य भृतस्य श्यभाश्यभमने।विकलपद्धपस्य च कियाव्यापारस्य योऽसौ निरोधस्याताः।" [Brahmadeva's Commentary.]
- † "भवस्य श्रंसारस्य व्यापार कारणभूतो येाऽसौ शुमाशुभकर्मास्रवस्तस्य प्रणाशार्थे विनाशार्थमिति ।"

i Sanskrit rendering

द्विविधमपि मेक्सहेतुं ध्यानेन मामोति यत् मृनिः नियमात ।

तस्मात् प्रयक्षचित्ताः युगं स्थानं समभ्यसञ्चम् ॥४९॥ Dyıvıdhamapı mokşahetum Dhyanena prapnoti yat munih niyamat, Tasmat prayatnachıttah yayam Dhyanam samabhyasadhvam—(47)

Tamhâ payattachittâ jûyam jhânam samavbhasaha-(47).

Padapātha — Jam. because. 30 Muni. a sage. 1999 Nivamā, by the rule बुक्ति Duvihara, two kinds पि Pi, both पेक्सरेड Mokkhaheum, the cause of liberation चारे Jhane, by meditation पाळवि Pannadi, gets वसूब Tamha, therefore, on Javan, you worden Payattachitta, with careful mind we Jhanam meditation बन्दनस Samabhasaha, piactise

47. Because by the rule a sage gets both the (Vyavahâra and Niśchaya) causes of liberation by meditation, therefore (all of) vou practise meditation with careful mind

#### COMMENTARY

Perfect faith, perfect knowledge and perfect conduct are the causes of liberation from the ordinary point of view, while really the soul itself possessed of these three is the cause of liberation meditation, one can have perfect faith, perfect knowledge and perfect conduct, and one can understand the soul also only through medita-Therefore, Dhyans or meditation is of supreme importance for a person who seeks liberation The author therefore in this verse asks everyone who is eager to attain liberation to practise meditation

# मा मुज्मह मा रज्जह मा दुस्तह इट्टाणिट्टग्रत्थेस । थिरमिञ्छह जइ चित्तं विचित्तमाण्पसिद्धीए ॥४८॥⊛

Mâ mujjhaha mâ rajjaha mâ dussaha itthanitthaatthesu, Thiramichchhaha jai chittam vichittajhanappasiddhie-

(48).

Padapitha — वर Jai, if विवित्तवावविद्योष Vichitts jhänappasiddhie, to succeed in various kinds of meditation | See Chittam, mind | See Thiram, fixed रकार Ichchhaba, wish व्हण्डियारेषु Itthanittha-atthesu, in beneficial and harmful objects च Må, do not चुच्च Mujjhaha, be deluded च Må, do not खन्त Rajjaha, be attached to will Ma, do not gett Dussaha, be averse to.

48. If you wish to have your mind fixed, in order to succeed in various kinds of meditation, do not be

### मा मुद्धात मा रज्यत मा द्विष्यत इद्यानिष्टार्थेषु । स्थिरं इच्छथ यदि चित्तं विचित्रच्यानप्रसिद्धै ॥४८॥

Mê muhyata mê rajyata mê dyuşyata istêniştêrtheşu, bthiram minchhatha yadı chittam vichitra-Dhyanaprasiddhya.—(48).

<sup>\*</sup> Sanskrit renderma

deluded by or attached to beneficial objects and do not be averse to harmful objects

### COMMENTARY

To succeed in the plactice of meditation, one must be free from all disturbing teelings. He should neither be attracted to pleasant objects nor repulsed by unpleasant objects. He should be indifferent to everything, may it be beneficial or harmful. By this means, he would be able to fix his soul upon itself, as the calminess of his mind would remain undisturbed through the disappearance of disturbances arising from attachment and aversion

### पग्तिस सोल इप्पण् चदु दुगमेगं च जवह भाएह। परमेहिवाचयागां श्रुग्णं च गुरूवएसेग्। ॥४६॥॥

Paṇatisa sola chhappaṇa chadu dugamegaṃ cha javaha jhâcha.

Parametthivachayanam annam cha gurûvaesena-(49)

Padapātia — শংগীর্জাখনত Parametthuvāchayāṇam, signifying the Parametthus কর্মান Panatisa, thirty-five জৈল Sola, sixteen ৰ Chha, six আ Paṇa, hve আ Chadu, four বুল্ব Dugam, two আ Cha, and আ Egam, one আ Cha, and সুৰ্বাধন Gurûva—eseṇa, by instruction of the Guru (preceptor). আ Aṇnam, other = আৰু Javaha repeat আৰু Jhācha, meditate

19 Repeat and meditate on (the Mantras), sigmifying the Paramesthis and consisting of thirty-five, sixteen, six, five, four, two and one (letter) and other (mantras) taught by the Guru (preceptor).

#### COMMENTARY

in this verse, we are introduced to the daily prayer of the Jamas in all religious, a formula consisting of the daily prayer has been prescribed, and in Jama religion, this prayer can be lengthened or shortened, according to the occasion or capacity of the worshipper.

पञ्चित्रंशत् षोडशः षट् पञ्च चत्वारि द्विकम् एकं च क्रपत ध्यायेत । परमेष्टिवाचकानाम् अन्यत् च गुरूपदेशेन ॥ ४९ ॥

Paŭchattrinsat şodasa şat paŭoha chatvāri dvikam ekam cha japata dhyayeta, Parameşthivāchakānām auyat cha gurūpadesena—(49.)

<sup>\*</sup> Sanskrit i endering :

The full prayer is as follows -

" Ņamo Arıhantânam, ņamo Siddhâṇam, namo Âyarıyâṇam, ṇamo Uvajjhâyânam, ṇamo loe savvasâhûṇam."—

### ["यमा चरित्रंतायां यमा सिद्धायां, यमा ग्रायरियायां, यमा दवनमायायां, यमा सेाप सुव्वसाहुयम् ।"]

I.E., "Obeisance to the Arhats, obeisance to the Siddhas, obeisance to the Acharyas, obeisance to the Upadhyayas and obeisance to all Sadhus in the universe." This prayer in original consists of thirtyfive words.

Who are meant by the words Arhat, Siddhas, Achâryas, Upâ-dhyâyas and Sâdhus, will appear from Verses 50, 51, 52, 53 and 54 respectively These five classes of beings who are to be revered are known as Pañcha Paramesthis (the five supreme beings) [See Illustration]

Instead of the full Mantra, one may utter " Arihanta Siddha Âyırıs Uvajıhaya Sahû" ["मरिहंत सिक माइरिया उपज्याया साह" which consists of sixteen letters. The following Mantras, each consisting of six letters, may also be uttered "Arihanta Siddha " ["altaa Rea!"] " Arihanta sı sa ["ultia Ri ul'] or " Om namo sıddbanam " ियों क्से सिदाक" A Mantra still shorter, consisting of five letters, niz. "A si a n sa " ["TRE TI E EI"] in which only the first letters of the words Arhat, Siddha, Achârya, Upâdhyâya and Sâdhu are taken, may also be used. Again the following Mantras, each consisting of four letters, may be employed "Arahantal or "A si sahû " [" Re tile"]. There are three Mantias, each consisting of two letters, ous, "Siddha" ["रिक"] "A sa " ["द दा"]" and "Om nhi ' [ wi wi' ] Lastly, combining the first letter of the five words, denoting the Pancha Parameethis we get a Mantra of one letter, viz., "Om" ["thu"]\* Some say that "A" ["u"] is also a Mantra of one letter

<sup>\*</sup> The word "Ogn" is thus derived. 'A,' the first letter of Arhat, the letter of "A", representing Asarfra (i.e., without body) Siddha, "Â," the first letter of Acharya, "U"—the first letter of Upadhyaya and "Ma," the first letter of Muni (or Sadhu) being conjoined by the rules of Sandhi become "Om" [wide "Qu": 1" "Asarti" Sakatayana's Grammar, I. I. 77 and I I. 82.]

O.F "श्वरहंता ग्रसरीरा ग्राहरिया तह उवज्मया मुणिया। पडमक्षरिययण्यो ग्रॉकारो पंचपरमेट्टी ॥ "



PLATE X The Pancha Paramesthis

| • |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

These, therefore, are the Mantras consisting of thirty-five, sixteen, six, five, four, two and one letter respectively. These Mantras, should be uttered audibly or repeated mentally. Besides these Mantras, one may utter or meditate on other Mantras taught by one's spiritual preceptors. The commentator, Brahmadeva, says that examples of such Mantras may be found in the work entitled "Panchs-namaskara," consisting of twelve thousand verses.

## णष्टचदुघाइकम्मो दंसणसुहणाणवीरियमईश्रो। सुहदेहत्थो श्रप्पा सुद्धो श्ररिहो विचितिज्जो ॥४०॥†

Natthachadughâikammo damsana-suha-nâna-vîri-yamaio, Suhadehattho appâ suddho ariho vichintijjo—(50).

Pedapātha — उहरदुपारकाने (Natthachadughātkammo, one who has destroyed the four Ghātiya Karmas द्वरसूरवायपेरिकारेको Damsana-suha-pāna-vīriya-mayīo, possessed of faith, happiness, knowledge and power. पुरदेशको Suhadehattho, existing in an auspicious body. दुई Suddho, pure क्षण Appā, soul. विशे तिक्को Vichintijjo, to be meditated on.

50 That pure soul existing in an auspicious body, possessed of (infinite) faith, happiness, knowledge and power which has destroyed the four Ghâtiya Karmas, is to be meditated on as an Arhat

#### COMMENTARY.

The four kinds of Karma, viz, . Jñânâvaraniya, Daréaṇâvaranîya, Mohaniya and Antaiâya destroy the natural characteristics of a soul

### "द्वादशसहस्रप्रमितपञ्चनमस्कारप्रत्यकथितक्रमेख छ्युसिद्धचकं वृह-त्सिद्धचक्रमित्यादिवेवाचैनविधानं मेदामेदरत्नअयाराधकगुरुप्रसादेन द्वात्वा भ्यातच्यम ।"

† Sanskrit rendering .

नष्टचतुर्घातिकर्मा वृशेनसुखझानवीर्यसयः । युमदेहस्य सात्मा शुद्धः सर्हेन् विचिन्तनीयः ॥५०॥ Naşţachaturghâtıkarmâ darśanasukhajüänaviryamayah, śubhadehasthah âtmâ śuddhah arhan vichuztaniyah—(50).

<sup>:</sup> e., "One should meditate on the manner of worshipping supreme beings, known as Laghu Siddha Chakra and Bribat Siddha Chakra, as is mentioned in the work called, Pancha-namaskara, consisting of twelve thousand verses, after one is aware of the same through the kindness of a spiritual preceptor, who practises the three lewels" [Brahmadeva's Commentary.]

For this reason, these are known as Ghâtiya Karmas (destroying Kar-(I) An Arhat is freed from these four kinds of Karmas, and consequently he possesses the following four excellent qualities, each of which appears at the disappearance of each of the four Ghatiya viz perfect knowledge (arising from the destruction of Karmas Jñânavaranîya Karma), perfect faith (arising from the destruction of Darsanavaraniya Karma), infinite happiness (arising from the destruction of Mohaniya Kanna) and infinite power (arising from the destruction of Antarava Karma) An Arhat is, therefore, beieft of Jñanavarantva, Darsanavarantya, Mohantya and Antaraya Karmas and possessed of infinite faith, knowledge, happiness and power. An Arhat is also Suddha (pure), as he is void of eighteen kinds of faults. viz, hunger, thirst, fear, aversion, attachment, illusion, unxiety, old age, sickness, death, fatigue, perspiration, pride, displeasure, astonishment, birth, sleep and sormow" From the nealistic point of view, an Athat is without a body; but from the ordinary point of view we speak of an Arhat to possess a body known as Audârika, which is brilliant as a thousand suns †

An Arhat has one thousand and eight synonyms Vitaiaga, Saivajña, etc. According to Jainism, when an Aihat is conceived, is boin, is first engaged in penances, is in a state of attaining perfect knowledge and is in the last stage of obtaining Niivana, the gods India, etc., are said to worship him. These worshippings are technically known as Pancha-mahakalyana ‡

# " क्षुधा तथा भयं द्वेषो रागो मेहहरच चिन्तनम् ।
जरा रुजा च मृत्युश्च खेदः स्वेदो मदे।ऽरितः ।
विस्मयो जननं निद्रा विषादोष्टादश स्मृताः ।
पतैद्विविनिर्मु कः सोऽयमाप्तो निरुजनः ॥"

[Yorses quoted in Brahmadeva s Commentary]

† "निश्चयेनादारीरोऽपि व्यवहारेण सप्तथातुरहितदिवाकरसहस्रभासुरपर. मौदारिकदारीरत्वात् शुमदेहस्यः।"

[Brahmadeva's Commentary]

‡ "इन्द्रादिभिविनिर्मितां गर्भावतरण-जन्मामिषेक निष्क्रमण-केवलकानोत्प-त्तिनिर्वाणामिधानपञ्च-महाकल्याणरूपां पूजामहेन्ति।"

[Brahmadeva's Commentary]

# ण्डहकम्मदेहो लोयालोयस्स जाग्रश्चो दहा। पुरिसायारो अप्पा सिद्धो भाएह लोयसिहरत्यो॥५१॥%

Ņatthatthakammadeho loyâloyassa jâṇao datthâ, Purisâyâro appâ siddho jhâeha loyasıharattho—(51).

Padapâți.a — एड्ड्स्प्पदेशे Natthatțhakammadeho, void of bodies, produced by eight kinds of Karms सेवालंबर Loyâloyassa, of Loka and Aloka. जाएको Jânao, knower स्त्र Datthâ, seer. पुरिसारीर Purisâyâro, having the shape of a Purușa. सेवालिहरूको Loyasiharattho, staying at the summit of the universe. क्ष्य Appâ, soul स्त्रि Siddho, Siddha सारह Jhâeha, meditate.

51 Meditate on the Siddha—the soul which is bereft of the bodies produced by eight kinds of Karma, which is the seer and knower of Loka and Aloka, which has a shape like a human being and which stays at the summit of the universe

#### COMMENTARY.

Really speaking, a Siddha is without a body, and hence incapable of being perceived by the senses. But from the ordinary point of view, a Siddha is said to have a shadowy shape, resembling the figure of a human being! That is to say, the shape of a Siddha resembles a human figure, but is not clearly defined. The body is like the shadow of a human being. A Siddha may attain a higher stage which is the final one. A Siddha's body is therefore a little less than the final body.

A Siddha has not therefore a gross body which results from eight kinds of Karmas He lives at the summit of Lokakaśa, or the universe in a place called the Siddha-śila, beyond which Alokakasa begins A Siddha, however, has knowledge of everything in Lokakasa and Alokakasa which existed in the past, exists in the present or

a Sanskrit rendering . नष्टाष्टकर्मदेदः छोकाछोकस्य शायकः द्रष्टा । पुरुषाकारः ग्रास्मा सिन्दः ध्यायेत छोकशिखरस्यः ॥५१॥ Naştaştakarmadehah lokálokasya jűáyakah draşta, Puruşákárah átmá siddhah dhyáyeta lokasikharasthah—(51)

<sup>† &</sup>quot; निश्चयनयेनातीन्द्रियाम्चैपरमचिवुच्छ्छननिर्भरशुद्धस्वभावेन निराकारोऽि व्यवद्वारेख भृतपूर्वनयेन किञ्चिद्दृनचरमशरीराकारेख गतसिक्धमृषागर्भाका-रवच्छायाप्रतिमावद् वा पुरुषाकारः।"

will exist in the future 'Such is a Siddha according to Jainism, and he should be distinguished from persons ordinarily known as Siddhas, who attain wonderful powers† In the Yoga philosophy, such powers are known as Bibhûtis

# दंसगागागपहागो वीरियचारित्तवरतवायारे । श्रप्यं परं च जुंजइ सो श्रायरिश्रो मुग्गी भेत्रो ॥५२॥‡

Damsananânapahâne vîriyachârittavaratavâyâie,

Appam param cha junjai so âyario muni jheo—(52)

Padapāṭḥa.—इवस्वावपहार Damsanaṇâṇapahâṇe, in which faith and know-ledge are eminent. वीरियपरितायस्वावार Vîriyachârittavaiatavâyâre, in the practice of Vîrya, Châritra and excellent Tapa. अप्य Appam, himself प Cha, and. पर Param, others. जुन्म Juñjai, fixes. से So, he. पुरी Muṇi, sage. आवरिकें Âyario, Âchârya. केको Jheo, to be meditated.

52 That sage who attaches himself and others to the practice of Vîrya (Power), Châritra (Conduct) and Tapa (Penance) in which faith and knowledge are eminent is to be meditated, as Âchârya (Preceptor).

#### COMMENTARY

An Achârya is one who practises the five Achâras (kinds of conduct) and advises his disciples to do the same. The five kinds of Achâras are Daráanâchâra, Jñānâchâra, Chântiâchâra, Tapâchâra and Vîryâchâra Daráanâchâra is the turning of oneself to the faith that the soul, consisting of supreme consciousness, is separate from everything else and is the only thing to be meditated on Jñânâchâra is the turning of oneself to attainment of the knowledge that the

### ''छोकालोकगतिकालविस्तिसमस्तवस्तुसम्बन्धिविद्येषसामान्यस्वमावाना न मेकसमयकापकदशैकत्वात् ।''

[Brahmadeva's Commentary]

† " ब्रज्जनसिद्ध-पादुकासिद्ध-गुटिकासिद्ध-सङ्गसिद्ध-मायासिद्धादिलीकिक -सिद्ध-विलक्षयाः।"

[Brahmadeva's Commentary]

† Sanskrit rendering

दर्शनहानमधाने चीर्यचारित्रवरतपाचारे । श्रात्मानं परं च युनकि स ग्राचार्यः मुनिः ध्येयः ॥ ५२ ॥

Darsanajûânapradhûne Vîryacbûritra\aratapûcliûre Âtmûnam param eha yunaktı Sa Âchûryahmunih Dhyeyah (52) natural characteristics of the soul have no connection with delusion, etc., or attachment and aversion. Châritiâchâra consists in making the soul tranquil after freeing it from all kinds of disturbances arising from attachment, etc., so that it may enjoy perfect bliss. Tapâchâra consists in the practice of various kinds of penances by which one can conquer reprenensible desires and attain a true conception of the soul. Vîryâchâra is giving full scope to one's inherent power; so the first four Âchâras might not be hindered or destroyed.

An Acharya is therefore one who is always engaged in all these five kinds of practices, and by precept as well as by example makes his disciples perform the same Brahmadeva in his commentary quotes the following veise which gives the characteristics of an Acharya —

### "क्वीसगुजसमग्गे पंचिवहाचारकरजसण्दरिसे । सिस्साजुगहकुसले.धम्मायरिष सदा वंदे ॥"

i.e., "I always bow to Dharmacharya (the preceptor of religion) who possesses the thirty-six qualities, advises the practice of the five kinds of Acharas and is always kind to his disciples."

## जो रयण्त्रयजुत्तो शिद्धं धम्मोवएसशे शिरदो । सो उवभात्रो श्रप्पा जदिवरवसहो श्रमो तस्त ॥५३॥†

Jo rayanattayajutto nichcham dhammova-esane nirado, So uvajhayo appa jadivaravasaho namo tassa—(53)

\* "समस्तपरद्रव्येभ्यो भिन्नः परमसैतन्यविकासकक्षयः स्वशुद्धात्मैवोपादेय इति बिन्नतप्सम्यगृद्द्येनम्. तत्राचरणं परिणमनं निरुचयदद्द्यंनाचारः। तस्यैव शुद्धात्मनो ... प्रिथ्यास्वरागादिपरभावेभ्यः पृथक्परिव्हद्वं सम्यक्षानं, तत्राचरणं परिणमनं निरुचयद्यानाचारः। तत्रैव रागादिविकरुपोपाधिरहितस्वा-भाविकसुसास्वादेन निरुचक्रवित्तं वीतरागचारित्रम्, तत्राचरण परिणमनं निरुचयचारित्राचारः। समस्तपरद्वयेक्का निरोधेन.....स्वस्वरूपे प्रतपनं विजयनं निरुचयवपर्चरणं, तत्राचरणं परिणमनं निरुचयवपर्चरण्यारः। तस्यैव निरुचयचतुर्वे धाचारस्य रक्षणार्थं स्वराज्यनवस्तुर्ह्नं निरुचयविर्याचारः।"

[Brahmadeva's Commentary]

यः रक्षत्रययुक्तः नित्यं धर्मोपदेशने निरतः।

स रपाच्यायः श्रात्मा यतिवरनृषमः नमस्तस्मै ॥५३॥

Yah ratnatrayayuktah untyam dharmopadesane niratah, Sa upadhyayah atma yatwaravrisabhah namastasmai -- (53) Padapāṭha.— जो Jo, who. रक्षात्वजुतो Rayaṇattaya-jutto, possessed of the three jewels, विश्व Nichcham, always चन्नेवच्चरे Dhammovaesaṇe, in preaching religious truths विरदे Nirado, engaged. से So, he. जिल्वरव्यक्रे Jadivaravasaho, the greatest of the great sages. क्षणा Appā, soul वस्त्रामी Uvajhāyo Upādhyāya (teacher' तस्त्र Tassa, to him. चने Namo, salutation.

53 That being, the greatest of the great sages who being possessed of the three jewels is always engaged in preaching the religious truths, is (known as) Upâdhyâya (Teacher) Salutation to him

### COMMENTARY.

Upâdhyâya or Teacher is one who is always engaged in teaching others the tenets of Jainism. He is a man possessed of perfect faith, perfect knowledge and perfect conduct. From his preachings a person knows his duties and regulates himself by practising what is desirable and avoiding what is undesirable. The place of Upâdhyâya is high among the Jaina sages, as he directly encourages practice of religion by continually preaching the principles of religion

# दंसगागागासमग्गं मग्गं मोक्खस्स जो हु चारित्तं। साधयदि गिचसुद्धं साहु स मुगाी गामो तस्स ॥४४॥॥

Daṃsaṇa-nâṇa-samaggaṃ maggaṃ, mokkhassa jo hu chârittaṃ.

Sâdhayadi nichchasuddham sâhû sa munî namo tassa—(54)

Padapāṭha — जा Jo, that. जुणे Munî, sage. व्यवसायसम् Damsaṇa-ṇâṇa-samaggam, with perfect faith and perfect knowledge. जेल्ब्स Mokkhassa, of liberation जान Maggam, path. चित्रुद्ध Nichchasuddham, always pure. चारित Chârittam, conduct द्व Hu, well वास्त्वि Sâdhayadı, practises व Sa, he. वाद् Sâhû, Sâdhu तस्त्व Tassa, him. चने Namo, obeisance

54 That sage who practises well conduct—which is always pure and which is the path of liberation, with perfect faith and knowledge—is a Sâdhu Obeisance to him.

\* दर्शनद्वानसमयं मार्गे मेक्षस्य यः हि चारित्रम् । साधयति निस्यगुद्धं साद्धुः स मुनिः नमः तस्मै ॥ ५४ ॥ Darsanajūāna samagraņ mārgaņ mokņasya yaḥ hī chārītraņ, Sādhayati nītyasūddhaṃ sādhuḥ sa munih namah tasmai —(54)

#### COMMENTARY

A Sådhu is one who is always active in attaining perfect conduct with perfect faith and perfect knowledge, and practises penances. The external effort of a Sådhu is seen when he tries to have perfect faith, knowledge and conduct, and practises excellent penances. The internal effort of a Sådhu is made when he fixes his mind upon the soul itself, which is the only receptacle of perfect faith, knowledge and conduct and excellent penances. A Sådhu is, therefore, one who is characterised by activity while moving in the path of liberation. This activity is solely directed to the attainment of means to liberation

Herewith ends the detailed description of the characteristics of five kinds of Paramesthis, reverence to whom was inculcated in Verse 49 Brahmadeva in his commentary said that, though reverence to five Paramesthis is prescribed from the ordinary point of view, it is really the soul the substratum of the Paramesthis which is to be meditated upon.

# जं किंचिवि चिंतंतो गिरीहवित्ती हवे जदा साहू। लद्धृग्य एयत्तं तदाहु तं तस्स गिज्जयं भागं ॥५५॥§

Jam kınchivi chintanto nırınavıttı have jada sahu, Laddhunaya eyattam tadahu tam tassa nichchayam jhanam—(55)

- \* "उद्योतनमुद्योगा निर्वहर्ण साधनं च निस्तरणम् । हगवगमचरणतपसामास्याताराधना सद्दिमः॥"
- † ''सम्मत्तं सण्णागं सञ्चारित्तं हि सत्तवो चेव । चढरो चिट्ठहि गादि तम्हा ग्रादा हु मे सरगं॥"

[Verse quoted in Brahmadeva's Commentary ]

‡ "चरिद्वालिद्धायरियाञ्चल्क्षयासाधुपंचपरमेही ।
ते वि हु चिहिह यादे तम्हा प्रादा हु मे सर्ग्य ॥"

[Verse quoted in Brahmadeva's Commentary.]

§ Sanskrit rendering:

यत् किञ्चिदिप चिन्तयम् निरीहवृत्तिः भवति यदा साधुः। छञ्चा एकत्वं तदा श्राष्टुः तत् तस्य निश्चयं ध्यानम् ॥ ५५ ॥ Yatkıüchldapı chintayan nirihavrittih bhavatı yadâ sâdhuh, Labdhvâ ekatvam tadâ âhuh tat tasya nischayam dhyânam—(55). Padapātha — ক্ষা Jadā, when কাছু Sāhû, Sādhu. ক্ষা Eyattam, concentration. ক্ষুকুৰ Laddhûnaya, attaining ক্ষিকিটি Jamkinchivi, anything whatever. ক্ষিকিটি Chintanto, meditating কিছিলিট Niribvaiti, void of conscious effort. ক্ষ Have, becomes. ক্ষা Tadā, then. ক্ষা, Tassa, his ব Tam, that. ক্ষ্যিৰ Nichchayam, real ক্ষাৰ Jhāṇaṃ, meditation. ক্ষ্যু Āhuh, is called

55 When a Sadhu attaining concentration becomes void of conscious effort by meditating on anything whatever, that state is called real meditation

#### COMMENTARY

Brahmadeva in his commentary on this veise says that in the primary stage of meditation it is necessary to think of objects other than the ego e q, the five Paramesthis etc to steady the mind When the mind becomes steady by constant practice, as aforesaid, we can arrive at the second stage, where we meditate on the soul This is real meditation In this stage, one is void of the ten kinds of external possessions and fourteen kinds of internal The external possessions are hindrances belonging to the mind lands, houses, gold, silver, wealth, rice, male and female servants, metals other than gold and silver, and utensils. A person immersed in meditation does not at all care about the attainment of all or any of these worldly possessions. At the same time, he is bereft of delusion, knowledge of the three kinds of sexes, laughter, attachment, aversion, soriow, fear, hatred, anger, pride, illusion and greed. † These cause the loss of equilibrium of the mind A person being void of these can concentrate his mind upon anything, and thus attain excellent meditation

[Blahmadeva's Commentary]

 <sup>&</sup>quot;प्राथमिकापेक्षया सिवक्रल्यावस्थायां विषयकषायवञ्चनाथे विचित्रिक्री करणार्थं पञ्चपरमेष्ठगिदिपरद्वयमिष ध्येयं भवति । पश्चादभ्यासवशेन स्थिरीभूते चित्ते सित गुद्धबुद्धैकस्थमावनिज्ञगुद्धात्मस्वरूपमेव ध्येयमित्युक्तं भवति ।"

<sup>† &</sup>quot;निष्णृहवचनेन पुनर्सिय्यात्वं वेदनयं हास्यादिषट्ककोधादिचतुष्ट्यकपचतु-देशाभ्यन्तरपरिग्रहेण तथैव क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुष्ट-भाष्ट्राभिधानदश्विधवहिरङ्गपरिग्रहेण च रहितं स्यातुस्वकपमुक्तं भवति।" [Brahmadeva's Commantary.]

# मा चिद्रह मा जंपह मा चिंतह किंवि जेगा होइ थिरो । अप्पा अप्पिम रत्रो इग्रामेव परं हवे ज्यागां ॥५६॥ ॥

Mâ chitthaha mâ jampaha mâ chintaha kimvi jena hoi thiro,

Appâ appammı rao mameva param have jjhanam—(56).

Padapātha.— कि Kimvi, anything जा Mâ, do not. जिल्ह Chitthaha, act जा Mâ, do not जिल्ह Chintaha, think. ज्य Janaha, talk. जा Mâ, do not जिल्ह Chintaha, think. ज्य Janaha, by which. ज्या Appā, soul. ज्यांन्य Appammi, in the soul रजा Rao, attached जिले Thiro, fixed. ज्ञेह Hoi, becomes व्यव Inam, this व्य Eva, surely. जर Param, excellent. ज्यांच Jihânam, meditation व्य Have, is

56 Do not act, do not talk, do not think, so that the soul may be attached to and fixed in itself. This only is excellent meditation

#### COMMENTARY.

To attain excellent Dhyâna (meditation), one should turn all his faculties inwards, and restrain all outward movement of the same. First of all, it is necessary to stop all actions and refrain from talk and thought of anything else. Then the soul should turn upon itself and begin to meditate on its own nature. This is Dhyâna. To reach this stage, one must first check all activities of body, mind and speech which produce disquietude of the soul, for it is impossible to arrive at the quiet stage necessary for meditation if we do not first check the disturbing elements

## तवसुदवदवं चेदा ज्भाग्यरहधुरंधरो हवे जम्हा । तम्हा तत्तियाग्यरदा तल्लखीए सदा होह ॥५०॥†

Tavasudavadavam chedâ jjhânarahadhurandharo have jamhâ,

Tamhâ tattiyanıradâ talladdhie sadâ hoha—(57)

† Banskirt i endering —

मा चेष्टत मा जल्पत मा चिन्तयत किमपि येन भवति स्थिरः।

श्रात्मा श्रात्मनि रतः इदमेव परं भवति ध्यानम् ॥५६॥

Má chestata má jalpata má chiutayata kimapi yena bhayati athirah, Átmá átmani ratah idameva param bhayati dhyánam—(56)

\* Sanski it i endering

तपःश्रुतवतवान् चेता भ्यानरथधुरंघरः भवति यसात् ।

तसात् तस्त्रितयनिरतः तह्नव्यै सदा भवत ॥५७॥

Tapahsrutavratavan cheta dhyanarathadhurandharah bhavati yaemat, Tasmat tattritayanıratah tallabdhaı sada bhabata—(57) Padapûţha — जन्म Jamhâ, because. जन्मजन्म l'avasudavadavam, possessed of Taps, Sruta and Vrata. चेन Chedâ, soul जनमञ्जूराचे Jjhâṇaraha-dhurandharo, the holder of the axle of the chariot of Dhyâna चे Have, is. जन्म l'amhâ, therefore जन्म l'alladdhie. to attain that जन Sadâ, always तिस्विचिद्ध l'attiyaṇnadâ, engaged in these three. देन Holis, become

57 As a soul which (practises) penances, (holds) vows and (has knowledge of) scriptures, becomes capable of holding the axle of the chariot of meditation, so to attain that (meditation) be always engaged in these three (i.e., penances, vows and Sâstras.)

#### COMMENTARY.

It is said that only he who practises penances, keeps vows and acquires knowledge of scriptures, becomes capable of practising meditation by concentrating his mind on the inward soul. Therefore, it is absolutely necessary for one who wishes to practise meditation to turn himself first of all towards the practice of penances, keeping of vows and knowing the scriptures.

The twelve kinds of penances (Tapa), six external (Vahya) and six interal (Abhyantaia) and the five kinds of Viata have been described in Verse 35

## ्दव्व-संगहमिर्ण मुणिणाहा दोस-संचयचुदा सुदपुराणा। सोधयंतु तणुसुत्तधरेण गेमिचंदसृणिणा भणियं जं ॥५८॥⊛

Davvasangahaminan muninaha dosasanchayachuda sudapunna,

Sodhayantu tanusuttadharena Nemichandamunina bhaniyam jam—(58)

Padapātha — अनुवासिक Tanusuttadharena, whose knowledge of Sastras is very little. भेनिवन्तिक Nemichandamunina, the sage Nemichandra. अ Jam. which क Inam, this. इन्हरूक. Davis-samgaham, Dravyssamgraha.

द्रव्यसंग्रहमिदं मुनिनाथाः देश्यसंवयन्युताः श्रुतपूर्णाः । शोधयन्तु तसुस्त्रधरेख नेमिचन्द्रमुनिना भणितं यत् ॥५८॥

Dravya-saṃgrahamidaṃ munnināthāb, Doşa-saūcha; a-chyutāb śrutapūrnāb : Śodhayantu tanusūtradhareņa, Nemiohandramuninā bhanitaṃ yat—(58)

<sup>\*</sup> Sanskrit rendering .

Bhaniyam, told. भूरपुण्या Sudapunnā, full of the (knowledge of Śāstras) इंडच्यपुरा Dosasamchayachudā, void of the collection of faults. भूरियाहा Munināhā, the great sages जेप्यल Sodhayantu, correct

58 Let the great sages, full of the (knowledge) of Sâstras and freed from the collection of faults, correct this Dravva—samgraha, which is spoken by the sage Nemichandra who has little (knowledge) of the Sâstras

#### COMMENTARY

In this last verse, the author, Nemichandra Siddhânta-chakravarti, in all humility belittles himself and acknowledging that there may be defects in his work, asks the great sages to correct the same. The metre of this verse is different from the preceding ones, as it is the colophon containing the name of the work and the author

The End

## श्रीब्रह्म-देव-विरचिता द्रव्य-संग्रह-वृत्ति: 1

| - |   |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
|   | , |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | , | • |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |

## श्रीब्रह्मदेवविरचिता

# द्रव्यसंग्रहवृत्तिः ।

### मङ्गलाचरयम् ।

प्रणम्य परमात्मानं सिद्धं त्रेलोक्यवन्दितम् । स्वाभाविकचिदानन्दस्वरूपं निर्मलाव्ययम् ॥१॥ शुद्धजीवादिद्रव्याणां देशकं च जिनेश्वरम् । द्रव्यसंग्रहसूत्राणां वृत्तिं वक्ष्ये समासतः ॥१॥

भ्रथ मालवदेशे धारानामनगराधिपविराजभोजदेवाभिधानकिलकाल-भक्रवर्विसम्बन्धिनः श्रीपालमण्डलेखरस्य सम्बन्धिन्याश्रमनामनगरे श्रीमुनिसु-त्रवर्वार्थकरचैत्यालये शुद्धात्मद्रव्यसंवित्तिसमुत्पन्नसुक्षामृतरसाखाद्विपरीतनार-कादितुःखभयमीतस्य परमात्ममावनोत्पन्नसुखसुधारसिपपासितस्य मेदाभेदरल-त्रयमावनाप्रियस्य मन्यवरपुण्डरीकस्य भाण्डागाराद्यनेकनियोगाधिकारिसोमा-मिधानराजश्रेष्ठिनो निमित्तं श्रीनेमिचन्द्रसिद्धान्तिदेवैः पूर्व षड्विंशविगाथाभि-र्लंगुद्रव्यसंगर्हं कृत्वा पश्चाद्विशेषतस्यपिक्षानार्थं विरचितस्य वृहद्द्व्यसंग्रहस्या-धिकारश्चित्रपूर्वकत्वेन वृत्तिः प्रारभ्यते ।

तत्रादै। "जीवमजीवं द्व्यं" इत्यादिसप्तविंशितिगाधापर्यन्तं षड्द्रव्यपश्चा-स्तिकायप्रतिपादकनामा प्रथमोऽधिकारः । तदनन्तरं "श्रासववंध्यः" इत्याद्ये-काद्रगगाधापर्यन्तं सप्ततन्त्वनवपदार्थप्रतिपादनमुख्यतया द्वितीयो महाधिकारः । ततःपरं "सम्मद् स्त्य यार्यं" इत्यादिविंशितिगाधापर्यन्तं मोत्तमार्गकथनमुख्यत्वेन एतीयोऽधिकारश्च । इत्यष्टाधिकपश्चागद्वाधामिरिधकारत्रयं ज्ञातन्यम् ॥ तत्राप्यादै। प्रथमाधिकारे चतुर्दशगाथापर्यन्तं जीवद्रव्यव्याख्यानम् । ततः-परं ''भ्रजीवे। पुरा ग्रेभो'' इत्यादिगाथाष्टकपर्यन्तमजीवद्रव्यकथनम् । ततः-परं ''एवं छव्भेयमिदं'' एवं सूत्रपश्चकपर्यन्तं पश्चास्तिकायविवरग्रम् । इति प्रथमाधिकारमध्येऽन्तराधिकारत्रयमववोद्धव्यम् ।।

तत्रापि चतुर्दशगायासु मध्ये नमस्कारमुख्यत्वेन प्रथमगाया। जीवा-दिनवाऽधिकारसूचनरूपेय ''जीवो खब्योगमयो'' इत्यादिद्वितीयसूत्रगाया। वदनन्तरं नवाधिकारिववरयाखपेया द्वादशसूत्राया भवन्ति। तत्राप्यादौ जीव-सिद्धार्थं ''तिकाले चतुपाया'' इतिप्रशृतिसूत्रमेकम्, तदनन्तरं ज्ञानदर्शनो-पयोगद्वयकथनार्थं ''उवयोगो दुवियपो'' इत्यादिगायात्रयम्, ततःपरममूर्त्त-त्वकथनेन ''वण्या रस पंच '' इत्यादिसूत्रमेकम्, ततोऽपि कर्मकर् त्वप्रतिपादन-रूपेया ''पुग्गलकम्मादीयं'' इतिप्रशृतिसूत्रमेकम्, तदनन्तरं भोक्त्वनिरूपयार्थं ''ववहारा सुद्दुवखं '' इत्यादिसूत्रमेकम्, ततःपरं स्वदेदप्रमितिसद्धार्यं ''प्रस्तुगुद्देदपमायों' इतिप्रशृतिसूत्रमेकम्, ततोऽपि संसारिजीवस्वरूपकथनेन ''पुद्वविजलतेववारु'' इत्यादिगायात्रयम्, तदनन्तरं ''यिक्समा प्रदृशुया'' इतिप्रशृतिगाथापूर्वाधेन सिद्धस्वरूपकथनम्, उत्तराधेन पुनरूद्ध्वगितिस्वमावः। इति नमस्कारादिचर्वुद्वशगायामेलापकेन प्रथमाधिकारे समुद्दायपातिका।

ग्रथेदानीं गाथापूर्वार्द्धेन सम्बन्धाऽभिधेयप्रयोजनानि कथयाम्युत्तरार्धेन च मङ्गलार्थिमष्टदेवतानमस्कारं करोमीत्यभिप्रायं मनसि धृत्वा भगवान सूत्र-मिदं प्रतिपादयति ।

व्याख्या—'वंदे' इत्यादिक्रियाकारकसम्बन्धेन पद्खण्डनारूपेण व्याख्यानं कियते । 'वंदे' एकदेशशुद्धनिश्चयनयेन स्वशुद्धात्माराधनलच्यामावस्तवनेन, स्रसङ्भूतव्यवहारनयेन तत्प्रतिपादकवचनरूपद्रव्यस्तवनेन च 'वन्दे' नमस्करोमि । परमशुद्धनिश्चयनयेन पुनर्वन्यवन्दकभावो नास्ति । स कः कर्ता, म्रष्टं नेमिचन्द्रसिद्धान्त्वदेवः । कथं वन्दे ? ''सव्बदा'' सर्वकाल्य् । केन ? ''सिरसा'' उत्तमाङ्गेन । ''तं'' कर्म्मतापन्नं वीतरायसर्वन्नम् । तं किविशिष्टम् ? 'देविंदविंदवंदं' मोचपदामिलाषिदेवेन्द्रादिवन्यम् , ''भवणाल्यचालीसा विंतरदेवाण्य होति वन्तीसा । कप्पामरचववीसा चंदे। सूरो णरो तिरस्रो ॥१॥'' इति गायाक्रथितलच्छोन्द्राणां शतेन वन्दितं देवेन्द्रवन्दवन्यम् । ''जेण'' येन

भगवता किं.कृतं १ "गिहिट्ठं" निर्देष्टं कथितं प्रतिपादितम् । किं "जीवमजीवं द्व्वं" जीवाजीवद्रव्यद्वयम् । तद्यथा,—सङ्गग्रुद्धचैतन्यादिलचगं जीवद्रव्यं, तद्विलचगं पुद्रलादिपञ्चभेदमजीवद्रव्यं च, तथैव चिच्चमत्कारलचग्रग्रुद्ध-जीवास्तिकायादिपञ्चासिकायातां, परमचिञ्ज्योतिःस्वरूपग्रुद्धजीवादिसप्तर-त्वानां, निर्देशिपरमात्मादिनवपदार्थानां च स्वरूपग्रुपदिष्टम् । पुनरिप कथम्भूतेन भगवता १ "जिग्यवरवसहेण" जित्तिमध्यात्वरागादित्वेन एकदेशजिनाः ध्रसं-यत्तसम्यग्टप्राद्यस्तेषां वराः गण्धरदेवास्तेषां जिनवराणां वृषमः प्रधाने। जिनवरवृषमस्तीर्थकरपरमदेवस्तेन जिनवर-वृषमेणिति ॥

धत्राध्यात्मशाखे यद्यपि सिद्धपरमेप्टिनमस्कार उचितत्त्वथापि व्यवहारनयमात्रित्य प्रत्युपकारस्मरणार्थमहृत्परमेष्टिनमस्कार एव छतः। तथाचीकः—
"श्रेयोमार्गस्य संसिद्धिः प्रसादात्परमेष्टिनः। हत्याहुस्तद्गुणस्तोत्रं शाखादै।
मुनिपुङ्गवाः॥१॥" धत्र गाथापराद्धेन—"नास्तिकत्वपरीहारः शिष्टाचारप्रपालनम् । पुण्यावाप्तिश्च निर्विष्ठः शाखादै। तेन संस्तुतिः॥२॥" इति
रखोककथितफलचतुष्टयं समीचमाया प्रन्थकाराः शाखादै। त्रिधा देवतायै
त्रिधा नमस्कारं छुर्वन्ति । इत्यादिमङ्गलव्याख्यानं सूचितम् । मङ्गलमित्युपखच्यम् । उक्तं च—"मंगलनिमित्तहेनं परिमाणं ग्राम तह् य कत्तारं।
वागरिय छप्पि पच्छा वक्ताख्य सत्य—मायरिश्रो॥१॥" "वक्ताव्यव"
ज्याख्यातु । स कः १ "शायरिश्रो" ध्राचार्यः। कं १ "सत्यं" शाख्रं "पच्छा" पश्चात् । किं छत्वा पूर्व १ "वागरिय" व्याछत्य व्याख्याय।
कान् १ "छप्पि" षडप्यप्रिकारान्। कर्थमूतान् १ "मंगलनिमित्तहेनं परिमाणं ग्राम तह् य कत्तारं" मङ्गलं निमित्तं हेतुं परिमाणं नाम कर्णसङ्गामिति।
इति गाथाकथितक्रमेण मंगलाद्यिकारपट्कमिप ज्ञातव्यम् ॥

गाथापूर्वार्छेन तु सम्बन्धाभिधेयप्रयोजनानि सूचितानि । कथिमिति चेत् १ विश्वद्धज्ञानदर्शनस्वभावपरमात्मस्वरूपादिविवरण्यरूपो वृत्तिग्रन्थो व्याख्यानम् । व्याख्येयं तु तत्प्रतिपादकसृत्रम् । इति व्याख्यानव्याख्येयसम्बन्धो विज्ञेयः । यदेव व्याख्येयसृत्रमुक्तं तदेवाभिधानं वाचकं प्रतिपादकं भण्यते, प्रनन्तज्ञाना- धनन्तगुणाधारपरमात्मादिस्वभावोऽभिधेयो वाच्यः प्रतिपादाः । इत्यभिधाना-

सिधेयस्तरूपं बोद्धन्यम् । प्रयोजनं तु न्यवद्दारेण षड्द्रन्यादिपरिज्ञानम्, निश्चयेन निजनिरश्जनग्रुद्धात्मसंवित्तिसमुत्पन्ननिर्वेकारपरमानन्दैकलचण्रुस्वास्तरसास्वादरूपं स्वसंवेदनज्ञानम् । परमनिश्चयेन पुनस्तत्कलरूपा केवल-क्वानाद्यनन्तगुणाविनाभृता निजात्मे।पदानसिद्धानन्तसुखावाप्तिरिति । एवं नमस्कारगाथा न्याख्याता ।। १ ।।

श्रथ नमस्कारगाथायां प्रथमं यदुक्तं जीवद्रव्यं तत्सम्वन्धे नवाधिकारान् संचेपेण सूचयामीति ग्रामिप्रायं मनसि सम्प्रधार्य कथनसूत्रमिति निरूपयति । व्याख्या । ''जीवो'' शुद्धनिश्चयनयेनादिमध्यान्तवर्जितस्वपरप्रकाशका-विनश्वरनिरुपाधिश्च द्वचैतन्यलच्यानिश्चयप्रायेन यद्यपि जीवति, तथाप्यश्चद्ध-नयेनानादिकर्मबन्धवशादशुद्धद्रव्यभावप्रायैर्जीवतीति जीवः। ''चवझेागमद्यो'' शुद्धद्रन्यार्थिकनयेन यद्यपि सकलविमलक्षेत्रलज्ञानदर्शनोपयोगमयस्त्रयाप्यशुद्ध-नयेन चायोपशमिकज्ञानदर्शननिवृत्तत्वात् ज्ञानदर्शनोपयोगमयो भवति। ''ब्रमुत्ति'', यद्यपि व्यवहारेख मूर्वकर्माधीनत्वेन स्पर्शरसगन्धवर्षवत्या मूर्त्या सहितत्वान्मूर्त्तेस्तथापि परमार्थेनामूर्त्तातीन्द्रियशुद्धबुद्धैकस्वभावत्वादसूर्त्तः "कत्ता" यद्यपि भूतार्थनयेन निष्कियटङ्कोत्कीर्यज्ञायकैकस्वभावाऽयं जीवस्तथा-प्यभूतार्थनयेन मनीवचनकायन्यापारीत्पादककर्मसहितत्वेन शुभाशुभकर्मा-कर्रुःवात् कर्त्ता । ''सदेइपरिमायो'' यद्यपि निश्चयेन सहजद्युद्धलोकाकाश-प्रमितासङ्कर यप्रदेशस्त्रयापि व्यवहारेखानादिकर्माश्रन्याथीनत्वेन शरीरनास-कर्मोदयजनितापसंहारविस्ताराधीनत्वात् घटादिभाजनस्थप्रदीपवत् स्वदेह-परिमागः । "भोत्ता" यद्यपि द्याद्धद्रव्यार्थिकनयेन रागादिविकल्पोपाधिरहित-स्वात्मोत्यसुखामृतमोक्ता, तथाप्यग्रुद्धनयेन तथाविधसुखामृतमोजनामावाच्छु-माश्चभक्तर्भजनित्तसुखदु:खभोक्तत्वाद्भोक्ता । "संसारत्यो" यद्यपि शुद्धनिश्चय-नयेन निःसंसारनित्यानन्दैकस्वभावसाथाप्यग्रुद्धनयेन द्रव्यचेत्रकालमवभाव-पञ्चप्रकारसंसारे तिष्ठतीति संसारस्यः । "सिद्धो" व्यवहारेण स्वात्मोपल-विधलचयासिद्धत्वप्रतिपचभूतकमीद्येन यद्यप्यसिद्धस्तयापि निश्चयनयेनानन्तज्ञाना-नन्त-गुणस्त्रमावत्त्रात् सिद्धः। ''सो'' स एवं गुणविशिष्टो जीवः । ''विस्ससेाढ्ढ-गईंग यद्यपि व्यवहारेण चतुर्गतिजनककर्मोदयवरोनोद्ध्वाधस्तिर्यगातिस्वसाव-स्तथापि निश्चयेन केवल्रज्ञानाधनन्तरायावापिलचयामोचगमनकाले विस्रसा

स्वभावेनोद् ध्वगतिश्चेति । अत्र पदखण्डनारूपेण शब्दार्थः कथितः, शुद्धाशुद्ध-नयह्वपविभागेन नयार्थोऽप्युक्तः । इदानीं मतार्थः कथ्यते । जीवसिद्धिश्चार्वाकं प्रति, ज्ञानदर्शनोपयोगलच्चणं नैयायिकं प्रति, अमूर्त्तजीनस्थापनं भट्टचार्वाक-द्वयं प्रति, कर्मकर् त्वस्थापनं सांख्यं प्रति, स्वदेद्दप्रमितिस्थापनं नैयायिकमीमां-सक्तांख्यत्रयं प्रति, कर्मभोक्त्वच्याख्यानं वैद्धं प्रति, संसारस्थच्याख्यानं सदा-शिवं प्रति, सिद्धत्वच्याख्यानं भट्टचार्वोकह्वयं प्रति, कर्द् ध्वगतिस्वभावकथनं माण्डलिकप्रन्थकारं प्रति, इति मतार्थो ज्ञातच्यः । श्वागमार्थः पुनः "श्वस्त्या-स्मानादिवद्धः" इत्यादि प्रसिद्ध एव । शुद्धनयाश्चितं जीवस्वरूपशुपादेयं, शेषं च हेयम् । इति हेयोपादेयरूपेण भावार्थोऽप्यववोद्धन्यः । एवं शब्दनयमता-गममावार्थो वथासम्भवं व्याख्यानकाले सर्वत्र ज्ञातच्यः । इति जीवादिमवाधि-कारसूचनसूत्रगाथा ॥२॥

श्रतःपरं द्वादशगायाभिर्नवाधिकारान् विश्वयोति, तत्रादे जीवस्तरः कथयति । व्याख्या—"विकाले चढुपाया" कालत्रये चत्वारः प्राणा भवन्ति । ते के "दंदिय बलमान् श्राथपायो य" श्रतीन्द्रियशुद्धचैतन्यप्रायात्प्रविशत्रुपच्चभूतः चायोपश्मिक इन्द्रियप्रायः, श्रनत्वीर्यलच्चबलप्रायादनन्तैकभागप्रमिता मनोवचनकायबलप्रायाः, श्रनायनन्तशुद्धचैतन्यप्रायविपरीततद्विलच्यः सादिः सान्तश्चायुः-प्रायः, उच्छवासपरावचौंत्पत्रखेदरित्तविशुद्धचित्रायाद्विपरीतसदृश श्रानपानप्रायः। "ववद्दारा सो जीवो" इत्यंभृतैश्चतुर्भिर्द्वन्यभावप्रायिर्यशासंभवं जीवित जीविष्यति जीवितपूर्वो वा यो न्यवद्दारनयात्म जीवः। द्रव्येन्द्रियादि-द्रव्यप्राया श्रतुपचरितासद्भू तन्यवद्दारेया, भावेन्द्रियादिः चायोपशमिकभावप्रायाः प्रनरश्चतिस्वयेन । सत्ताचैतन्यवोधादिः श्रद्धभावप्रायाः निश्चयनयेनति "यिष्वयययये द्व चेदया जस्स" श्रुद्धनिश्चयनयतः सकाशादुपादेयमूता श्रद्धचेतना यस्य स जीवः, एवं

वच्छक्लमवसारिच्छ, सगाग्रिरयपियराय । चुल्लयहंडिय पुग्रमहड, नव दिट्ठंता जाय ॥ १ ॥ इति देाहककथितनवदृष्टान्तैश्चार्वाकमतानुसारिशिष्यसंबोधनार्थं जीवसिद्धिच्या-ख्यानेन गाष्टा गता ॥३॥

प्रय गायात्रयपर्यन्तं ज्ञानदर्शनोपयोगद्वयं कथ्यते । तत्र प्रथमगायायां

मुख्यवृत्त्या दर्शनोपयोगव्याख्यानं करेाति। यत्र मुख्यत्वमिति वदति तत्र यथासंभवमन्यदिप विवक्तितं लभ्यत इति ज्ञातव्यम् ।

व्याख्या---''खबन्नोगो दुवियप्पो'' उपयोगो द्विविकस्पः ''इंसस गागं च'' निवि कल्पकं दर्शनं सविकल्पकं ज्ञानं, च पुनः ''दंसखं चढुधा'' दर्शनं चतुर्घा भवति ''चक्खुग्रचकुख् ग्रोही दंसखमय केवलं खेरं'' चत्तुर्दर्शनमचत्तुर्दर्शनमव-धिदर्शनमञ्जूषो केवलदर्शनसिति विज्ञेयम्। तथाहि—ग्रात्सा हि जगत्रय-कालत्रयनर्त्तिसमस्तवस्तुसामान्यप्राइकसकलविमलकेवलदर्शनस्वभावस्तावत् पश्चा-दनादिकमेबन्धाधीनः सन् चज्जुर्दर्शनावरणचयोपशमाद्वहिरङ्गद्रव्येन्द्रियालुम्ब-नाच मूर्त्तसत्तासामान्यं निर्विकलं संन्यवहारेख प्रत्यचमपि निश्चयेन परोचक्रपेखै-कदेशोन यत्परयति तचन्नुर्दर्शनम् । तथैव स्पर्शनरसन्धाग्रभोत्रेन्द्रियावरग्रन्थोप-शमत्वात्स्वकीयस्वकीयबहिरङ्गद्रव्येन्द्रियात्त्वम्बनाच्च मूर्त्तं सत्तासामान्यं विकस्परहितं पराचरूपेयौकदेशेन यत्पश्यति तदचचुर्देशनम् । तथैव च मनइन्द्रियावरयाचयो-पशमात्सहकारिकारणभूताष्टदलपद्माकारद्रव्यमनोऽवलम्बनाच मूर्त्तामूर्त्त समस्त-वस्तुगतसत्तासामान्यं विकल्परिहतं परोत्तरूपेण यत्पश्यति तन्मानसमचत्तु-र्दर्शनम् । स एवात्मा यदविधदर्शनावरणचयोपशमान्मूर्त्तवस्तुगतसत्तासामान्यं निर्विकल्परूपेयौकदेशप्रत्यचेया यत्पश्यति तदवधिदर्शनम् । यत्पुनः सहज्ञश्च-द्धसदान-दैकरूपपरमात्मतत्त्वसंवित्तिप्राप्तिवलेन केवलदर्शनावरणचये सति मूर्ता-मूर्त्तसमस्तवस्तुगतसत्तासामान्य' विकल्परिहतं सकलप्रत्यक्तरेयौकसमये पर्यति तद्वपादेयमृतं चायिकं केवलदर्शनं ज्ञातव्यमिति ॥४॥

श्रश्राष्ट्रविकल्पं ज्ञानोपयोगं प्रतिपादयति ।

ज्याख्या—'' णाणं अट्टिवियपं'' ज्ञानमष्टिविकलं भवति । ''मिद्दसुद्द-भ्रोही श्राणाण्याणाणि'' अत्राष्टिविकलंपमध्ये मितश्रुतावधयो मिथ्यात्वोदयवशा-द्विपरीताभिनिवेशक्षपाण्यज्ञानानि भवन्ति, तान्येव शुद्धात्मादितत्त्विषये विपरीताभिनिवेशरिहतत्वेन सम्यग्दृष्टिजीवस्य सम्यग्ज्ञानानि भवन्ति । ''मण्यप-ज्ञय केवलमिव'' मनःपर्ययज्ञानं केवलज्ञानमप्येवमष्टविधं ज्ञानं भवति, ''प्रमुक्त्वपरोक्त्वभेयं च'' प्रत्यंचपरोचभेदं च अविधमनःपर्ययद्वयमेकदेशशत्यचं, विभङ्गाविधरिष देशप्रत्यचं, केवलज्ञानं सकलप्रत्यचं शेषचतुष्टयं परोचमिति । इतो विस्तारः — श्रात्मा हि निश्चयनयेन सकलविमलास्वण्डैकप्रत्यचप्रितमासमय-

केवल्रज्ञानरूपस्तावत् । स च व्यवहारेग्रानादिकर्मवन्धप्रच्छादितः सन्मतिज्ञाना-वरसीयत्त्रयोपशमाद्वीर्यान्तरायत्त्रयोपशमाच बहिरङ्गपञ्चेन्द्रियमनोऽवलस्वनाच मुत्तीमुर्त्त वस्त्वेकदेशेन विकल्पाकारेख परोचक्तपेख साञ्चवहारिकप्रत्यचरूपेख वा यज्ञानाति तत्त्वायापशमिकं मविज्ञानम्। किञ्च छन्नास्थानां वीर्यान्तराय-चयोपशमः केविलनां तु निरवशेषचयः ज्ञानचारित्राखुलचौ सहकारी सर्वत्र ज्ञातव्यः । संव्यवहारलचार्यं कथ्यते—समीचीनो व्यवहारः संव्यवहारः। प्रवृत्तिनिवृत्तिलुच्चमुः संन्यवहारो भण्यते । संन्यवहारे भवं सान्यवहारिकं प्रताचम् । यथा घटकपिमदं मया दृष्टमित्यादि । तथैव श्रुतज्ञानावरणचया-पशमानोइन्द्रियावलम्बनाच प्रकाशोपाध्यायादिवहिरङ्गसहकारिकारणाच मूर्त्तामूर्त-वस्तुलोकालोकव्याप्तिज्ञानरूपेण यदस्पष्टं जानाति तत्परोचं शुतज्ञानं भण्यते। किञ्च विशेष:--शब्दात्मकं श्रुतक्कानं परोक्तमेव वावत्, स्वर्गापवर्गादिवहि-विषयपरिकिञ्जत्तिपरिज्ञानं विकल्परूपं तदपि परोचं, यत्पुनरभ्यन्तरे सुखदु:ख-विकल्परूपोऽहमनन्तज्ञानादिरूपोऽहमिति वा तदीषत्परोचम्, यच निश्चयमाव-श्रुतज्ञानं तच श्रुद्धात्मानिमुखसुखसंवित्तिखरूपं स्वसंवित्त्याकारेख सविकल्प-मपीन्द्रियमनोजनितरागादिविकल्पजालरहितत्वेन निर्विकल्पम्, अभेदनयेन तदेवात्मशब्दवाच्यं वीतरागसम्यक्चारित्राविनामृतं क्षेवलक्कानापेच्या परोचंमि संसारियां चायिकझानाभावात् चायोपशमिकसपि प्रत्यत्तमभिधीयते । प्रत्राह शिष्य:—''धाद्ये परोत्त'' मिति तत्त्वार्थसूत्रे मतिश्रुतद्वयं परोत्तं मणितं तिष्ठति क्यं प्रत्यचं भवतीति । परिहारमाह-तदुत्सर्गेन्याख्यानम् , इदं पुन-रपनादन्यास्यानं, यदि तदुत्सर्गन्यास्यानं न मनति क्यं तत्त्वार्थे परोत्तं मियतं तिष्ठति । तर्कशास्त्रे सांव्यवहारिकं क्यं जातम् । यथा भ्रपनादन्याख्यानेन मतिज्ञानं परोचमिप प्रत्यच्छानं तथा खात्माभिमुखं भावश्रवज्ञानमपि परोचं सत्प्रत्यचं भण्यते । यदि प्रनरेकान्तेन परोचं भवति वर्धि सुखदु:खादिसंवेदनमपि परोचं प्राप्नोति, म च तथा। वयैव च स एवात्मा श्रवधिक्षानावरग्रीयचयोपरामान्मूर्त्तं वस्तु यदेकदेराप्रद्यचे ग्र सविकल्पं जानाति तदवधिज्ञानम् । यत्युनर्मन-पर्ययज्ञानावरणचर्यापशमाद्वीर्यान्तरा-यचयोपशमाच स्वकीयमनोऽवलम्बनेन परकीयमनोगर्तं मूर्त्तमर्थमेकदेशप्रत्यचेख सविकल्पं जानाति तिवृद्ध मतिज्ञानपूर्वकं मनःपर्ययज्ञानम् । तथैव निजशाद्धा-

त्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानहानाञ्चचरण्यच्योकाप्रध्यानेन केवल्रहानावरणादिघातिचतु-ष्टयचये सति यत्समुत्पद्यते तदेव समस्तद्रव्यचेत्रकालभावप्राष्ट्रकं सर्वप्रकारो-पादेयमूर्वं केवल्रहानमिति ।

ष्प्रय ज्ञानदर्शनोपयोगद्वयज्याख्यानस्य नयविभागेनोपसंहारः कथ्यते ।

च्याख्या। "श्रट्ठ चढु खाख दंसण सामण्यां जीवलक्षणं मणियं" श्रष्टिवधं ज्ञानं चतुर्विधं दर्शनं सामान्यं जीवलक्षणं मणितम् । सामान्यमिति कोऽथं: संसारिजीवसुक्तजीविववज्ञा नास्ति, श्रथवा शुद्धाशुद्धज्ञानदर्शन-विवच्या नास्ति । तदिप क्षथमितिचेद् सामान्यलक्षणमिति वचनात्, कस्मात्सामान्यं जीवलक्षणं मणितं ''ववहारा'' व्यवहारात् व्यवहारान्यात् । श्रत्र केवलज्ञानदर्शनं प्रति शुद्धसद्भूतशब्दवाच्योऽनुपचरितसद्भूतव्यवहारः, श्रद्धस्थज्ञानदर्शनापरिपूर्णापेक्षण पुनरशुद्धसद्भूतशब्दवाच्ये उपचरितसद्भूतव्यवहारः, श्रद्धस्थज्ञानदर्शनापरिपूर्णापेक्षण पुनरशुद्धसद्भूतशब्दवाच्य उपचरितसद्भूतव्यवहारः । ''सुद्धत्यया सुद्धं पुण्य दंसणं आणं" शुद्धनिश्चयनयात्मुनः शुद्धमखण्डं केवलज्ञानदर्शनद्वयं जीवलक्षणमिति । किश्व ज्ञानदर्शनोपयोगविवक्षायासुपयोगशब्देन विविचतार्थ-परिच्छित्तिलक्षणोऽर्धप्रहण्यापारो गृह्यते । शुभाशुभशुद्धोपयोगत्रयविवक्षायां पुनरुपयोगशब्देन शुभाशुभशुद्धस्थावनैकरूपमनुष्टानं ज्ञातव्यमिति । श्रत्र सहजशुद्धनिर्विकारपरमानन्दैकलक्षणस्य साक्षादुपादेयभूतस्याक्षयसुखस्योपा-दानकारणत्वात्केवलज्ञानदर्शनद्वयसुपादेयमिति । एवं नैयायिकं प्रति गुण्यगुण्यि-मेदैकान्तित्वरक्षर्यार्थसुपयोगव्याख्यानेन गायात्रयं गतम् ॥ ६ ॥

ग्रथामूर्त्तातीन्द्रयनिजात्मद्रव्यसंवित्तिरहितेन मूर्त्तपद्रचेन्द्रियविषयासक्तेन च यदुपाजितं मूर्त्ते कर्म तदुदयेन व्यवहारेख मूर्त्तोऽपि निश्चयेनामूर्त्तो जीव इत्यपदिशति ।

व्याख्या। "वण्या रस पश्च गंघा दो पासा झट्ट यिषया जीवे यो संवि" श्वेतपीतनीलारुग्यकृष्णसंज्ञाः पश्च वर्याः; तिक्तसदुक्तकषायाम्लमधुर-संज्ञाः पश्च रसाः, सुगन्धदुर्गन्धसंज्ञौ द्वौ गन्धौ, शीतेष्णसिन्धरूक्तकेश-गुरुक्तधुसंज्ञा झष्टौ स्पर्शाः; "यिष्या" शुद्धनिश्चयनयात् शुद्धयुर्देकस्थमावे शुद्धजीवे न सन्ति। "झमुत्ति तदो" ततः कारणादमूर्त्तः, यद्यमूर्तसाहि तस्य क्रयं कर्मवन्ध इति चेत् "ववहारा मुत्ति" अनुपचरितासद्ग् तन्यवहारान्मूर्त्तो यतस्तद्दिप कस्मात् ''बंधादोः' अनन्तज्ञानाचुपल्लम्यल्चणमोत्त्विल्लचणादनादि-कर्मवन्धनादिति । तथा चात्तं—कथंचिन्मूर्त्तामूर्त्तजीवल्लचणम्—''वंधं पिढए यत्तं लक्खणदे। इवदि तस्त भिण्यात्तं । तन्द्वा अमुत्तिभावो ग्रेगंतो होदि जीवस्त । १।'' अयमत्रार्थः—यस्यैवामूर्त्तस्यात्मनः प्राप्यभावादनादिसंसारे अमितोऽयं जीवः स एवामूर्त्तो मूर्त्तपच्चेन्द्रियविषयत्यागेन निरन्तरं ध्यातव्यः । इति मष्टचार्वाक्मतं प्रत्ममूर्त्तजीवस्थापनमुख्यत्वेन सूत्रं गतम् ॥ ७॥

श्रय निष्क्रियामूर्त्तटङ्कोत्कीर्योज्ञायकैकस्त्रमावेन कर्मादिकर्तृत्वरहितोऽपि जीवो व्यवहारादिनयविभागेन कर्त्ता भवतीति कथयति ।

च्याख्या । **धत्र सूत्रे भिन्नप्रक्रमरूप**च्यवहितसम्बन्धेन् मच्यपदं गृहीत्वा व्याख्यानं क्रियते । "श्रादा" श्रात्मा "पुग्गलकम्मादीयं कत्ता ववहारदो हु" पुद्रलक्षमीदीनां कर्त्ता व्यवहारतस्तु पुनः, तथाहि मनोवचनकायव्यापारिक्रथा-रहितनिजशुद्धात्मतत्त्वभावनाशून्यः सन्ननुपचरितासङ्ग्,तन्यवहारेख ज्ञानावरणा-विद्रव्यकर्मणामादिशब्देनौदारिकवैक्रियकाहारकशरीरत्रयाहारादिषट्पर्याप्तियो -ग्यपुद्रत्तपिण्डरूपने।कर्मणां तथैनोपचरितासङ्ग् तव्यवहारेण वहिर्विषयघटपटा-दीनां च कर्त्ता भवति । " णिचयदो चेदणकम्माण " निश्चयनयतस्रोतन-कर्मेणां तद्यथा रागादिविकस्पोपाधिरहितनिष्क्रियपरमचैतन्यभावनारहितेनं यहुपार्जितं रागागुत्पादकं कर्मे तदुदये सति निष्क्रियनिर्मलस्वसंवित्तिमलभमानो भावकर्मशब्दवाच्यरागादिविकल्परूपचेतनकर्मयामशुद्धनिश्चयेन कर्त्ता भवति । ष्यग्रुद्धनिश्चयस्त्रार्थः कथ्यते-कर्मोपाधिसमुत्पन्नत्वादशुद्धः, तत्काले तप्तायःपिण्ड-वत्तन्मयत्वाच निश्चयः, इत्युमयमेकापकेनाशुद्धनिश्चयो भण्यते । ''सुद्धगाया शुभाशुभयोगत्रयव्यापाररहितेन शुद्धवुद्धैकस्वभावेन यहा परिखमति तदानन्तज्ञानसुखादिशुद्धभाषानां छद्मस्थावस्थायां भावनारूपेय निनचितैकदेशग्रुद्धनिश्चयेन कर्ता, मुक्तावस्थायां तु शुद्धनयेनेति। किन्तु श्रुद्धाश्चरभावानां परिगाममानानामेव कर्तृतं क्षातन्यम् , न च हस्तादिन्यापार-रूपायामिति । यतो द्वि नित्यनिरःजननिष्क्रियनिजात्मखरूपभावनारहितस्य कर्मादिकर्तृत्वं व्याख्यातम् , ततसत्त्रैन निजशुद्धात्मनि भावना कर्त्तव्या । एवं सांख्यंमतं प्रत्येकान्ताकर्तृत्वनिराकरतामुख्यत्वेन गाथा गता ॥ ॥

द्र्यय यद्यपि शुद्धनयेन निर्विकारपरमाह्वादैकलचणसुखासृतस्य भोका तथाप्यशुद्धनयेन सांसारिकसुखदु:खस्यापि भोकात्मा भनतीत्याख्याति ।

व्याख्या । "ववहारा सुद्दुक्तं पुगालक्षम्मफलं पसुं जेदि" व्यवहारात्सुखदुःखरूपं पुद्रलक्षमंफलं प्रसुद्धे । स कः कर्ता " श्रादा " श्रात्मा "खिषयणयदो चेदण्यानं श्रादस्स" निश्चयनयत्रश्चेतनसानं सुद्धे "खु" स्फुटं कस्य
सम्बन्धिनमात्मनः स्वस्येति । तद्यथा-श्रात्मा दि निजशुद्धात्मसंवित्तिससुद्धृतपारमार्थिकसुखसुधारसभोजनमलममान उपचरितासद्भृतव्यवहारेणेष्टानिष्टपव्यविद्यविषयजितसुखदुःखं सुद्धे तथैवानुपचरितासद्भृतव्यवहारेणाभ्यन्तरे
सुखदुःखजनकं द्रव्यक्षमंक्षपं सातासातोदयं सुद्धे । स प्वाशुद्धनिश्चयनयेन
द्वविषादक्तपं सुखदुःखं च सुद्धे । श्रुद्धतिश्चयनयेन तु परमात्मस्वभावसम्यग्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानोत्पन्नसदानन्दैकल्चणं सुखामृतं सुद्ध इति । ग्रत्र यस्यैव
स्वाभाविकसुखामृतस्य मोजनामावादिन्द्रियसुखं सुज्ञानः सन् संसारे परिश्रमति
वदेवातीन्द्रियसुखं सर्वप्रकारेणोपादेयमित्यमिप्रायः । एवं कर्त्ता कर्मफलं न सुद्ध
इति वैद्धमतनिषधार्थं भोक्त्वव्याख्यानरूपेण सूत्रं गतम् ॥ ६॥

ग्रथ निश्चयेन लोकप्रमितासंख्येयप्रदेशमात्रोपि व्यवहारेण देहमात्रो जीव इत्यावेदयति ।

व्याख्या। "श्रणुगुरुदेहपमाणो" निश्चयेन स्वदेहाद्विश्वस्य केवल्रह्मानाचन-न्तगुणाराशेरभिन्नस्य निजशुद्धात्मस्वरूपस्योपल्वव्धेरभावात्तयेव देहममत्वमूल्यू-ताहारभयमैश्चनपरिम्रहसंज्ञाप्रसृतिसमस्तरागादिविभावानामासक्तिसद्भावाच यदु-पार्जित शरीरनामकर्म तदुदये सित श्रणुगुरुदेहप्रमाणो भवति। स कः कर्त्ता "चेदा" चेतियता जीवः। कस्मात् "व्वसंद्वारप्यसप्दो" व्यसंद्वारप्रसपेतः शरीरनामकर्मजनित्वविस्तारोपसंहारधर्माभ्यामित्यर्थः। कोप्त्र दृष्टान्तः, यथा प्रदीपो महद्भाजनप्रच्छादितसद्भाजनान्तरं सर्व प्रकाशयित लघुमाजनप्रच्छादि-तस्तद्भाजनान्तरं प्रकाशयित। पुनरिष कस्मात् "श्रसमुद्देश" श्रसमुद्धातात् वेदनाकषायिविकयामरणान्तिकतैजसाहारककेविलसंज्ञसमसमुद्धातवर्ज्ञनात्। तथा चोक्तं सप्तसमुद्धातलच्चणम्—"वयणकसायवेश्रोव्विययारणांतिश्रो समुद्धातो। वेजाहारो छट्ठो सत्तम्य केवलीणं तु। १।" तद्यथा "मूलसरीरमच्छंडिय वत्तरदेहस्स जीविषंडस्स। शिग्गमणं देहादो हवदि समुद्धादयं णाम॥ १॥" वीत्रवेदनानुभवान्मूलशरीरमत्यक्त्वा आत्मप्रदेशानां बहिनिर्गमनिमति वेदना-समुद्घातः । १ । तीव्रक्तपायोदयान्मूलशरीरमत्यक्त्वा परस्य घातार्थमात्मप्रदेशानां बंहिर्गमनमिति कषायसमुद्घातः । २ । मूलशरीरमपरित्यस्य किमपि विकर्तुं मा-त्मप्रदेशानां बहिर्गमनिमति विक्रियासगुद्घातः । ३ । मरणान्तसमये मूलशरीर-मपरित्यन्यं यत्र कुत्रचिद्वद्धमायुस्तत्प्रदेशं स्फुटितुमात्मप्रदेशानां बहिर्गमनमिति मरणान्तिकसमुद्घातः । ४ । खस्य मनोनिष्टजनकं किन्वित्कारणान्तरमवलोक्य समुत्पन्नक्रोधस्य संयमनिधानस्य महामुनेमू जरारीरमत्यन्य सिन्दूरपुष्तप्रभो दीर्घत्वेन द्वादशयोजनप्रमाखः स्च्यंगुलसङ्ख् येयभागमूखविस्तारो नवयोजनाप्र-विस्तारः काइलाक्ततिपुरुषो वामस्कन्धान्निर्गेत्य वामप्रदिश्चणेन हृद्ये निहितं विरुद्धं वस्तु अस्मसात्कृत्य वेनैव संयमिना सह स च भस्म व्रजति द्वीपायनवत्, ग्रसावश्चमस्तेजःसमुद्घातः, लोकं न्याधिदुर्भिचादिपीडितमवलोक्य समुत्पन्न-क्रपस्य परमसंयमनिधानस्य महर्षेम् लशरीरमत्यन्य ग्रुआकृतिः प्रागुक्तदेद्वप्रमागाः पुरुषो दिश्वस्प्रदिश्यमेन व्याधिदुर्भिज्ञादिकं स्कोटियत्वा पुनरिप खस्याने प्रविशति, श्रसौ शुभरूपस्तेजःसमुद्घातः ।५। समुत्पन्नपदपदार्श्वभान्तेः परमर्द्धिसंप-त्रस्य महर्षेम् तशरीरमत्यन्य शुद्धस्मटिकाकृतिरेकहस्तप्रमाणः पुरुषो मस्तकम-ध्यान्निर्गत्य यत्र कुत्रचिदन्तमु हुर्त्तमध्ये क्षेवलक्षानिनं परयति तदर्शनाम् स्वामयस्य युनेः पद्पदार्थनिश्चयं समुत्पाद्य पुनः स्वस्थाने प्रविशति, श्रसावाहारसमुद्धातः।६। सप्तमः केवितनां दण्डकपाटप्रतरपूरणः सोऽयं केवितसमुद्घातः ।७। नयविमागः कथ्यते । ''ननहारा'' श्रनुपचरितासङ्क् तन्यवद्वारनयात् ''ग्रिच्चयग्रयदे। ध्रसंखदेसा वा'' निश्चयनयतो लोकाकाराप्रमितासंख्येयप्रदेशप्रसागः वा शब्देन तु स्वसंवित्तिसमुत्पन्नकेवलज्ञानीत्पत्तिप्रस्तावे ज्ञानापेत्तया व्यवहारनयेन लोका-लोकव्यापकः न च प्रदेशापेत्तया नैयायिकमीमांसकसांख्यमतवत् । तथैव पश्चेन्द्रियमने।विषयविकल्परहितसमाधिकाले स्वसंवेदनलच्च ग्रंबोधसद्भावेऽपि वहिर्विषयेन्द्रियवे।धामानाज्ज्रष्टः न च सर्वथा सांख्यमसवत् ।तथा रागादिनिमान- । परिकामापेचया शून्योऽपि भवति न चानन्तज्ञानाद्यपेचया बैद्धमतवत् । किञ्च अखमात्रशरीरशब्देनात्र उत्सेधघनांगुलासंख्येयमागप्रमितं लब्ब्यपूर्णसूच्मनिगो-दशरीरं प्राह्यं न च पुद्रलपरमासः । गुरुशरीरशब्देन च योजनसङ्खपरिमासं महामृत्यशरीरं मध्यमावगाहेन मध्यमशरीराधि च । इदमत्र तात्पर्ये—देहम्-

मत्वनिमित्तेन देहं गृहीत्वा संसारे परिश्रमित तेन कारणेन देहादिममत्वं त्यक्त्वा निर्मोहनिजग्रुद्धात्मिन भावना कर्त्तव्येति। एवं स्वदेहमात्रव्याख्यानेन गाथा गता ॥ १०॥

धतः परं गाधात्रयेख नयविभागेन संसारिजीवस्त्ररूपं तद्दवसाने शुद्धजीव-स्तरूपं च कथयति । तद्यथा---

व्याख्या। ''हें।ति" इत्यादिव्याख्यानं क्रियते। '' हें।ति " अतीन्द्रिया-मुर्त्तनिजपरमात्मस्वभावानुभृतिजनिवसुखामृतरसस्वभावमत्तममानास्तुच्छमपीन्द्रि-यसुखसभिळपन्ति छदासाः, तदासक्ताः सन्त एकेन्द्रियादिजीवानां घातं कर्वन्ति तेनोपार्जितं यत्त्रसंस्थावरनामकर्मे तद्दयेन जीवा भवन्ति। कथंभूता भवन्ति "पुढविजलतेखवाजवण्पादी विविद्दशावरे इंदी" पृथिव्यप्तेजेवायुवनस्पतयः कतिसंख्योपेता विविधा श्रागमकथितखकीयस्वकीयान्तर्भेदैर्वेतुविधाः स्थावरनामक-मेरियोन रथावरा एकेन्द्रियजातिनामकमेरियोन स्पर्शनेन्द्रिययुक्ता एकेन्द्रिया न क्रेवज्ञमित्यंभूताः स्थावरा भवन्ति । "विगतिगचतुर्पंचक्स्वा तसजीवा" द्वित्रिचतुः-पश्चाचास्त्रसनामकर्मीदयेन त्रसजीवा भवन्ति । ते च कथंभूताः "संखादी" शृङ्खादयः स्पर्शनरसनेन्द्रियद्वययुक्ताः शङ्खयुक्तिकिन्यादयो द्वीन्द्रियाः, स्पर्शनरस-नघाखेन्द्रिययुक्ताः कुन्युपिपीलिकायूकामत्कुखादयस्त्रीन्द्रियाः, स्पर्शनरसनघाख-चज्ञुरिन्द्रियचतुष्ट्ययुक्ता दशमशकमचिकाश्रमराद्यश्चतुरिन्द्रियाः, सर्शनरसन-व्राणचत्तुःश्रोत्रेन्द्रियपचयुक्ता मतुष्यादयः पचिन्द्रिया इति । व्रयमत्रार्थः—विशु-द्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजयरमात्मस्वरूपभावने।त्पन्नपारमार्थिकसुखमत्त्वभमाना इन्द्रि-यसुखासका एकोन्द्रियादिजीवानां वधं कृत्वा त्रसस्थावरा भवन्तीत्युक्तं पूर्व तस्मात्त्रसस्थावरोत्पत्तिविनाशार्थं तत्रैव परमात्मिन भावना कर्त्तव्येति ॥११॥

तदेव त्रसस्थावरत्वं चतुर्दशाजीवसमासरूपेया व्यक्तीकरोति ।

व्याख्यां—"समग्रा ग्रमग्रा" समस्तशुभाशुभविकल्पातीतपरमात्मद्रव्य-विलच्यां नानाविकल्पजालक्ष्यं मनो भण्यते तेन सह ये वर्चन्ते ते समनत्काः, तिद्वपरीता ग्रमनत्का श्रसंक्षिनः "ग्रेथा" झेया ज्ञातव्याः। "पंचेदिय" ते संक्षिनस्तश्रैवासंक्षिनश्च पञ्चेन्द्रियाः। एवं संक्ष्यसंक्षिपश्चेन्द्रियास्तिय व्य एव, नारकमनुष्यदेवाः संक्षिपश्चेन्द्रिया एव। "ग्रिम्मग्रा परे सब्बे" निर्मनस्काः पश्चेन्द्रियात्सकाशाद्यरे सर्वे द्वित्रिचतुरिन्द्रियाः "बाहरसुक्षमे ईदी" बाहरसूक्मा एकेन्द्रियास्तेऽपि यदष्टपत्रपद्माकारं द्रव्यमनस्तदाधारेख शिचालापे।पदेशादिमा-हकं भावमनश्चेति ततुमयामावादसंक्षिन एव । "सव्वे पज्जत इदरा य" एव-मुक्तप्रकारेख संस्थसंक्षिरूपेख पञ्चेन्द्रियद्वयं द्वित्रिचतुरिन्द्रियरूपेख विकलेन्द्रिय-त्रयं बादरस्चरूपेखेकेन्द्रियद्वयं चेति सप्तमेदाः। "म्राहारसरीरि दिय पज्जती म्राखपायामासमयाः । चत्तारिपंचल्रिप्यदंदियवियलस्पियसप्यीयां।" १। इति गाथाकथितक्रमेख ते सर्वे प्रत्येकं स्वकीयस्वकीयपर्याप्तिसंभवात्सप्त पर्याप्ताः सप्तापर्याप्ताश्च भवन्ति । एवं चतुर्दशजीवसमासा झातव्यास्तेषां च "दंदियकाथा क्रियय पुण्यापुण्यो सुपुण्यागे म्राखा । वेद्दियादि पुण्यो सुवचि-मयोसिक्षिय पुर्व्यय । १ । इस सम्बर्धीयां पायाः सेसे गूर्व्यति मक्त्यवे क्रिया । पज्जते मिदरेसु पसत्तद्वगे सेसगे गूर्वा । २ ।" इति गाथाद्वयकथितक्रमेख यथा-संभविमिन्द्रियादिदशप्राखाश्च विक्षेयाः । भन्नैतेभ्यो भिन्नं निजशुद्धात्मतत्त्वसुप्रा-देयसिति मावार्षः ॥ १२ ॥

श्रश्र शुद्धपारिकामिकपरसभावपाहकेण शुद्धद्रव्याशिकनयेन शुद्धवृद्धैक-स्वभावा श्रपि जीवाः परचादशुद्धनयेन चतुर्दशमार्गमास्थानचतुर्दशगुणस्थान-सहिता भवन्तीति प्रतिपादयति ।

व्याख्या । "मगायगुणठायोहि य हवंति तह विष्णेया" यथा पूर्वसूत्रोदितचतुर्दशजीवसमासैर्भवन्ति मार्गणगुणखानैश्च तथा भवन्ति संभवन्तीति
विश्लेया ज्ञातव्याः । कतिसंख्योपेतैः "चवदसिहं" प्रत्येकं चतुर्दशिः ।
कस्मात् "प्रशुद्धण्या" प्रशुद्धनयात् सकाशात् । इत्थंमृताः के भवन्ति ।
"संसारी" सांसारिजीवाः । "सव्ये सुद्धा हु सुद्धण्या" त एव सर्वे संसारिणः शुद्धाः सहजशुद्धज्ञायकैकस्त्रभावाः । कस्मात् शुद्धनयात् शुद्धनिश्चयनयादिति । ध्रथागमप्रसिद्धगाथाद्वयेन गुण्यशाननामानि कथयति । "मिच्छो
सासण्यमिस्सो श्रविरदसम्मोय देसविरदोष । विरयापमत्त इयरा श्रपुच्य ध्रण्यियदि
सुद्दमोय । चवसंत्रखीणमोद्दो सज्ञागकेविजित्यो श्रजोगी य । चवदसगुणठाणाणि य कमेण सिद्धाय श्रायव्या ।" इदानी तेषामेव गुण्यशानानाः
प्रत्येकं संचेपलचणं कथ्यते । तथाहि—सहजशुद्धकेवलञ्चानदर्शनरूपाखण्डैकप्रत्यचप्रतिमासमयनिजपरमात्मप्रमृतिषद्द्वयपश्चास्तिकायसमतत्त्वनवपदार्थेषु मूडत्रयादिपश्वविंशतिमल्वरिहतं वीतरागसर्वक्षप्रश्रीतनयविभागेन थस्य श्रद्धानं नान्ति

स मिथ्यादृष्टिर्मवति।१। पापाण्रंखासदृशानन्तानुवन्धिकाधमानमायालोभान्यत-राहयंन प्रथमंगपश्मिकसम्यक्त्वात्पतिते। मिथ्यात्वं नाद्यापि गच्छतीत्यन्तराज-वर्ती सासाइनः ।२। निजग्रद्धात्मादिवन्त्रं चीवरागसर्वेद्वप्रणीतं परप्रणीतं च मन्यते यः स दर्शनमोहनीयमेदमिश्रक्तमेंदर्यन दिधगुडमिश्रमाववत मिश्रगुणस्थान-वर्ती अवति ।३। श्रय गर्त-यंन क्षेनाप्यंकंन मम देवेन प्रयोजनं तथा सर्वे देवा वन्दनीया न च निन्दनीया इत्यादिवेनयिकमिथ्यादृष्टिः संशयमिथ्यादृष्टिर्वा तथा मन्यते, तेन सह मन्यागिण्यादृष्टेः का विशंप इति, अत्र परिहारः—''स सर्वदेवेषु नर्वसमयंषु च भक्तिपरिणामन यंन केनाण्यंकेन मम पुरुषं भविष्य-वीति मत्त्रा संग्रयरूपेण मिकं क्रुक्ते निश्चया नास्ति । मिश्रस्य पुनस्भयत्र निश्चयाऽन्तीति विगोपः । स्तामाविकानन्तज्ञानाद्यनन्तगुणाघारमूर्व निजपरमात्म-द्रव्यसुपादेयम् , इन्द्रियसुखादिपरद्रव्यं हि हेयमित्रहेत्सर्वेज्ञप्रयोतिनश्चयव्यव-नारतयसाध्यसाधकभावेन मन्यतं परं किन्तु भृमिरेखादिसदृशकांधादिद्वितीय-कपायाद्यंन मारणनिमित्तं चलवरगृईावतम्करवदात्मनिन्दादिसहिवः समिन्द्र-यसुन्त्रमनुसवर्तात्यविरत्सम्यग्दृष्टेर्ज्चणम् ।४। यः पूर्वोक्तप्रकारेण् सम्यग्दृष्टिः सन् भृमिरंखादिसमानक्रांबादिद्वितीयकपायादयामाचे सत्यभ्यन्तरं निश्चयनयंनैकदेश-रागादिरहितस्ताभाविकसुखानुभृतिलचणेषु विहिविपयं पुनरेकदेशहिंसानृतास्ते-यात्रद्वापरिम्रहनिवृत्तिल्जगोपु ''ईमण्वयसामाइयपामहसचित्तराइभत्तेय । वंभा-रंभपरिग्गह अ्राणुमण् उडिट्ट दंशविरदेदे ।'' इति गाथाकथितैकादशनिल-येपु वर्त्तते म पञ्चमगुणस्यानवर्त्ती श्रावको भवति । ५ । स एव सदृष्टिघूँ लि-रंगादिमदशकांघादिवृतीयकपायादयाभावे सत्यभ्यन्तरं निश्चयनयेन रागासुपा-विरहिनस्वग्रुद्धात्मसंवित्तिसमुत्पन्नसुखायृतानुभवलत्त्रगोपु वहिर्विषयेपु पुनः सामस्यंन हिंसानृतन्तयब्रह्मपरिप्रहनिवृत्तिलचर्योपु च पश्चमहाब्रतेषु वर्तते यदा तदा दुःस्वप्नादिच्यक्ताव्यक्त्रमादसहितोऽपि पष्टगुग्रस्थानवर्ती प्रमत्तसंयते। भवति । ६ । स एव जलुरेखादिसदृशसंज्वलनकपायमन्दोद्ये सति निष्प्रमाद-युद्धात्मर्थवित्तिमल्ललनकव्यक्ताव्यक्तप्रमाटरहित. सन्सप्तमगुग्रस्थानवर्ती <del>प्र</del>प्र-मत्तमंयना भवति । ७। म एवानीतसंज्वलनकषायमन्दोदयं सत्यपूर्वपरमाहा-देकसुखानुभूतिलत्त्वणापूर्वकरणापरामकत्त्रपकसंब्रांऽष्टमगुणस्थानवर्त्ती । 🗲 । दृष्टश्र्वानुभृ्तमोगाकाड् जादिरूपसमस्तमङ्करपविकरपरहितनिजनिश्चलपर- मात्मतरवैकाश्रध्यानपरिखामेन कृत्वा येषां जीवानामेकसमये ये परस्परं प्रथ-कर्त्तुं नायान्ति ते वर्ग्यसंस्थानादिमेदेऽप्यनिवृत्तिकरण्णेपशमिकचपकसंज्ञा द्विती-यकपायाद्येकविंशतिभेदभिन्नचारित्रमाहप्रकृतीनामुपशमचपणसमर्था नवमगुरू-स्थानवर्त्तिना भवन्ति । ६ । सूक्तपरमात्मवत्त्रमावनावलेन सूक्त्मिष्ठप्रगवलोभ-कषायस्योपशमकाः चपकाश्च दशमगुग्णस्थानवर्षिनो भवन्ति । १० । परमोपश-ममूर्त्तिनजात्मसमावसंवित्तिवलेन सक्लोपशान्तमोहा एकादशगुणस्थानवर्त्तिना सर्वन्ति । ११ । उपशमश्रेशिविलचर्यान चपकश्रेशिमार्गेश निष्कषायशुद्धात्म-भावनावलेन चीएकपाया द्वादशगुरुखानवर्त्तिना भवन्ति ।१२ । मोहचपर्या-नन्तरमन्तर्मु हूर्त्तकालं ख्रुद्धात्मसंवित्तिलचयौकत्ववितर्कविचारद्वितीयग्रुक्रप्याने श्चित्वा तदन्त्यसमये ज्ञानावरणदर्शनावरणान्तरायत्रयं युगपदेकसमयेन निम्हल्य मेघपञ्जरविनिर्गतदिनकर इव सकलविमलकेवलज्ञानिकरखैलोंकालोकप्रकाश-काख्योदरागुराखानवर्त्तिने। जिनभास्करा भवन्ति । १३ । मनोवचनकायवर्ग-णालुम्बनकर्मादाननिमित्तात्मप्रदेशपरिस्पन्दलचणयोगरहिताश्चतुर्दशगुणस्थानव -र्त्तिनोऽयोगिजिना भवन्ति । १४ । तत्रश्च निश्चयरत्रत्रयात्मककारणभूतसमय-सारसंब्रेन परमयथाख्यावचारित्रेण चतुर्दशगुराखानातीताः ज्ञानावरणाद्यष्टकर्म-रहिताः सम्यक्त्वाद्यपुरायान्तम् तनिर्नामगोत्राद्यनन्तरायाः सिद्धा भवन्ति । अत्राह शिष्यः—कंवलुकानोत्पत्ती मोचकारणभूतरव्रत्रयपरिपूर्णतायां सत्यां चर्षे मोचेष भाव्यं सयोग्य-योगिजिनगुषस्थानद्वये कालो तस्मिन्नेव परिहारमाह---यथाख्यातचारित्रं नास्तीति जातं परमयथाख्यातं नास्ति । भत्र दृष्टान्तः । यथा चौरव्यापाराभावेऽपि पुरुषस्य चैारसंसर्गो दोषं जनयति तथा चारित्रविनाशकचारित्रमे।होदयाभा-वेऽपि सयोगिक्षेवलिनां निष्क्रियग्रुद्धात्माचरण्विलच्चेणा योगत्रयञ्यापारस्रारित्र-मलं जनयति, योगत्रयगते पुनरयोगिजिने चरमसमयं विहाय शेषाघातिकर्म-तीत्रोदयश्चारित्रमलं जनयित, चरमसमये तु मन्दोदये सति चारित्रमलामा-वान्योचं गच्छति । इतिचतुर्दशगुणस्थानव्याख्यानं गतम ।

इदानीं मार्गेणाः कथ्यन्ते। "गइ इंदियं च काये जीए वेए कसाय णाणे य । संयम दंसण लेस्सा मनित्रा सम्मन्तसण्णि श्राहारे।" इति गाथाकथितक्रमेण गत्या-दिचतुर्दशमार्गेणा ज्ञातन्याः। तद्यथा—स्वात्मोपल्रन्थिसिद्धिविल्सणा नारकतिर्थ-

कुनुष्यदेवगतिभेदेन चतुर्विधा गतिमार्गग्रा भवति । १ । श्रतीन्द्रियग्रुद्धात्मतस्त्र-. प्रतिपच्चभूता ह्ये कद्वित्रिचतुःपञ्चेन्द्रियभेदेन पञ्चप्रकारेन्द्रियमार्गगा । २ । श्रशरीरात्मतस्वविसदृशी पृथिव्यप्तेजावायुवनस्पतित्रसकायमेदेन पङ्भेदा काय-मार्गेषा । ३ । निर्व्यापारशुद्धात्मपदार्थविलचणमनीवचनकाययोगसेदेन त्रिधा योगमार्गेषा, ग्रथवा विस्तरेख सत्यासत्योभयानुभयभेदेंन चतुर्विधा मनोयोगो वचनयोगश्च ,ग्रीदारिकौदारिकमिश्रवैक्रियिकवैक्रियिकमिश्राहारकाहारकमिश्रका-र्मेणकायभेदेन सप्तविधा काययोगश्चेति समुदायेन पञ्चदशविधा वा योगमार्गणा । ४ । वेदे।दयोद्भवरागादिदे।घरहितपरमात्मद्रव्याद्भिन्ना स्त्रीपुंनपुंसक्रमेदेन त्रिधा वेदमार्गेखा । ५ । निष्कषायशुद्धात्मस्वभावप्रतिकूलकोधलोममायामानमेदेन चतुर्विधा कषायमार्गेषा, विस्तरेण कषायनीकषायमेदेन पञ्चविंशतिविधा वा । ६ । मत्यादिसंज्ञापञ्चकं क्रमत्यादाज्ञानत्रयं चेत्यष्टविधां ज्ञानमार्गगा । ७ । सामायिकच्छेदे।पस्थापनपरिहारविद्युद्धिसूच्मसांपराययथाख्यातमेदेन प्रव्यविधम् . संयमासंयमस्त्रश्रैवासंयमश्रेति प्रतिपचद्वयेन सह सप्तप्रकारा संयममार्गेषा । 🗆 । चन्नुरचन्नुरविधकेवलदर्शनभेदेन चतुर्विधा दर्शनमार्गेणा । ६ । कषायोदयरिकतयोगप्रवृत्तिविसदृशपरमात्मद्रव्यप्रतिपन्थिनी कृष्णनील-कापातवेज:-पद्मशुक्रभेदेन षड्विधा लेश्यामार्गता। १०। मन्यामन्यभेदेन द्विविधा सन्यसार्गेषा । ११। ग्रत्राह शिष्यः ग्रुद्धपारिषामिकपरमसावरू-पशुद्धनिश्चयेन गुग्रस्थानमार्गशास्थानरिहता जीवा इत्युक्तं पूर्वम् , इदानों पुन-र्भेन्यासन्यरूपेया मार्गेयासध्येऽपि पारिग्रामिकसावा सम्रित इति पूर्वापरवि-रोघ: । श्रत्र—परिहारमाह—पूर्व शुद्धपारिकामिकमावापेचया गुक्खान-मार्गेखानिषेधः कृतः, इदानीं पुनर्भव्याभव्यत्वद्वयमशुद्धपारिखामिकभावरूपं मार्गणामध्येऽपि घटते । नतु-शुद्धाशुद्धभेदेन पारिणामिकसावा द्विविधा नास्ति किन्तु शुद्ध एव । नैवं-यद्यपि सामान्यरूपेशोत्सर्गव्याख्यानेन शुद्धपारिशा-मिकमाव: • कथ्यते विधाप्यपवादच्याख्यानेनाग्रद्धपारिखामिकमावोऽप्यस्ति । तथाहि---''जीवभव्याभव्यत्वानि च'' इति तत्त्वार्थसूत्रे त्रिधा पारिग्रामिक-भावे। मखितः, तत्र-शुद्धचैतन्यरूपं जीवत्वमविनश्वरत्वेन शुद्धद्रव्याश्रितत्वाच्छु-द्भुटन्यार्थिकसंज्ञः शुद्धपारिशासिकसावा मण्यते, यत्पुनः कर्मजनितदशप्राश-रूपं जीवत्वं, भन्यत्वम् , ध्रभन्यत्वं चेति त्रयं, तद्विनश्वरत्वेन पर्यायाश्रितत्वात्प-

र्यायार्थिकसंज्ञस्त्यग्रद्धपारिखामिकमाव उच्यते । अग्रुद्धत्वं कथमिति चेत्-यव-व्येतदश्रद्धपारिणामिकत्रयं व्यवहारेण संसारिजीवेऽस्ति तथापि "सव्ये सुद्धा हु सुद्धखया" इति वचनाच्छुद्धनिश्चयेन नास्ति त्रयं, सुक्तजीवे पुनः सर्वेधैव नास्ति, इति हेतेरछुद्धत्वं भण्यते । तत्र छुद्धाग्रुद्धपारिणामिकमध्ये छुद्धपारिणामिकमाने। ध्यानकाले ध्येयरूपे। भवति ध्यानरूपे। न भवति, कस्मात् ? ध्यानपर्यायस्य विन-श्वरत्वात्, श्रुद्धपारिग्रामिकस्तु द्रव्यरूपत्वादविनश्वरः, इति भावार्थः । श्रीपश-मिकचायोपशमिकचायिकसम्यक्तमेदेन त्रिधा सम्यक्त्वमार्गेणा मिथ्यादृष्टि-सासादनमिश्रसंज्ञविपच्चत्रयभेदेन सह षड्विधा ज्ञातन्या । १२ । संज्ञित्वासंज्ञि-त्वविसदृशपरमात्मखरूपाद्भिन्ना संज्ञ्यसंज्ञिमेदेन द्विधा संज्ञिमार्गेणा । १३। म्राहारकानाहारकजीवमेदेनाहारकमार्गणापि द्विधा । १४ । इति चतुर्दशमार्गणा-स्तरूपं ज्ञातन्यम् । एवं ''पुढविजलतेउ वारु'' इत्यादिगाथाद्वयेन, तृतीयगाथा-पादत्रयेख च "गुर्वाजीवापज्जत्ती पाखासण्यायमग्गया ख्या। ख्वस्रोगी विय कमसो नीसं तु परुवसा सिसया ।" इति गायाप्रसृतिकथितस्वरूपं धवल-जयधवलमहाधवलप्रबन्धाभिधानसिद्धान्तत्रयवीजपदं सुचितम् । ''सव्वे सुद्धा हु सुद्धण्या" । इति ग्रुद्धात्मतत्त्वप्रकाशकं वृतीयगाथाचतुर्थपादेन पञ्चास्ति-कायप्रवचनसारसमयसारामिधानप्रायृतत्रयस्यापि वीजपदं सूचितमिति । अत्र गुणस्थानमार्गणदिमध्ये क्षेत्रल्जानदर्शनद्वयं चायिकसम्यक्त्यमनाहारकशुद्धात्म-सरूपं च साचादुपादेयं, यत्पुनश्च शुद्धात्मसम्यक्षद्धानज्ञानानुचरएलचर्षा कारणसमयसारस्वरूपं वत्तस्यैवापादेयभूवस्य विवित्तवैकदेशशुद्धनयेन साधक-त्वात्पारम्पर्येगोपादेयं, शेषं तु हेयमिति । यद्याध्यात्मप्रन्थस्य वीजपदभूतं ग्रुद्धाः त्मखरूपमुक्तं तत्पुनरुपादेयमेव । अनेन प्रकारेश जीवाधिकारमध्ये ग्रद्धाग्रद्ध-जीवकथनमुख्यत्वेन सप्तमस्यले गायात्रयं गतम् ॥ १३ ॥

अधेदानीं गाथापूर्वार्द्धेन सिंद्धस्तरूपमुत्तरार्द्धेन पुनरूर्ध्वगतिस्वभावं च कथयति ।

न्यास्या । सिद्धाः सिद्धा भवन्तीति क्रियाध्याहारः । किंविशिष्टाः "िक्षकमा अट्टगुषा किचूणा चरमदेहदोः" निष्कर्माणोऽष्टगुषाः किश्विदृनाश्चरमदेहतः सकाशादिति स्त्रपूर्वोर्द्धेन सिद्धस्वरूपमुक्तम् । उध्वेगमनं कथ्यते "लोचगाठिढा विष्वा उपादवयेह संजुक्ता" ते च सिद्धा लोकामस्थिता नित्या उत्पादव्य- याभ्यां संयुक्ताः । श्रता विस्तरः । कर्मारिविध्वंसकस्दग्रद्धात्मसंवित्तिवहोन ज्ञानावरणादिमुलोत्तरगतसमस्तकर्मप्रकृतिविनाशकत्वादष्टकर्मरहिताः ''सम्मत्त-णाग्रदंसग्वीरियसुहुमं तहेव अवगहणं। अगुरुलहुअव्वाबाहं अठ्ठगुगा हुंति सिद्धार्ण ।" इति गाथाकथितक्रमेण वेषामष्टकर्मरहितानामष्ट्राणाः कथ्यन्ते । तथाहि केवलज्ञानादिगुणास्पदनिजश्चद्धात्मैवागादेय इति रुचिरूपं निश्चयसम्य-क्त्वं यत्पूर्वं तपश्चर्णावस्थायां भावितं तस्य फलभूतं समस्तजीवादितत्त्वविषये विपरीतामिनिवेशरहितपरिग्रतिरूपं परमचायिकसम्यक्तं भण्यते । पूर्वे छद्म-स्थावस्थायां भावितस्य निर्विकारस्वसंवेदनज्ञानस्य फलभूतं युगपद्योकालोक-समस्तवस्तुगतविशोषपरिच्छेदकं केवलज्ञानम् । निविकल्पस्वशुद्धात्मसत्तावलोक-नरूपं यत्पूर्व दर्शनं भावितं तस्यैव फलभूतं युगपञ्जोकालोकसमस्तवस्तुगत-सामान्यप्राहकं केवलदर्शनम् । किसंश्चित्त्वरूपचलनकारखे जाते सति घेार-परीषद्वीपसर्गादी निजनिरञ्जनपरमात्मध्याने पूर्व धैर्यमवलम्बितं तस्यैव फल-भूतमनन्तपदार्थपरिच्छितिविषये खेदरहितत्वमनन्तवीर्यम् । सूक्मातीन्द्रिय-क्षेवलज्ञानविषयत्वात्सिद्धस्वरूपस्य सूच्मत्वं भण्यते । एकदीपप्रकाशे नानादीप-प्रकाशवदेकसिद्धचेत्रे सङ्करव्यतिकरदोषपरिहारेणानन्तसिद्धावकाशदानसामर्थ्य-सवगाहनगुणो भण्यते। यदि सर्वथा गुरुत्वं भवति तदा लोहपिण्डनदधः-पतनं, यदि च सर्वथा लघुत्वं भवति तदा वाताहतार्कतूलवस्पवदेव भ्रमणमेव स्यात्र च तथा तस्मादगुरुलघुत्वगुषोऽमिधीयते । सष्ट्रजशुद्धस्वरूपानुभवससु-त्पन्नरागादिविभावरहितसुखामृतस्य यदेकदेशसंवेदनं कृतं पूर्वे तस्यैव फलभूत-मन्याबाधमनन्त्रसुखं मण्यते । इति मध्यमरुचिशिष्यापेत्तया सम्यक्त्वादिगुणा-ष्टकं भिणतम् । मध्यमरुचिशिष्यं प्रति पुनर्विशेषभेदनयेन निर्गतित्वं, निरि-न्द्रियत्व', निष्कायत्व', निर्योगत्व', निर्वेद्दत्व', निष्कषायत्व', निर्नोमत्व', निर्गो-त्रत्वं, निरायुषत्विमित्यादिविशेषगुणास्त्रथैवास्तित्ववस्तुत्वप्रमेयत्वादिसामान्यगुणाः स्वागमाविरोधेनानन्ता ज्ञातव्याः । संचोपरुचिशिष्यं प्रति पुनर्विवचिताभेदनये-नानन्तज्ञानादिचतुष्टयम् , अनन्तज्ञानदर्शनसुखत्रयं, क्वेवलज्ञानदर्शनद्वयं, साचादमेदनयेन शुद्धचैतन्यमेवैको गुग्र इति । पुनरपि कथंमूताः सिद्धाः चर-मशरीरात् किश्चिद्ना भवन्ति तत् किश्चिद्नत्त्रं शरीरोपाङ्गजनितनासिका-दिच्छिद्रायामपूर्णत्वे सति यस्मिन्नेव चर्णे सयोगिचरमसमये त्रिंशत्प्रकृत्युदय-

विच्छेटमध्ये शरीरोपाङ्गामकर्मविच्छेदो जातस्त्रस्मिन्नेव चर्छे जातमिति हातव्यम् । कश्चिदाह यथा प्रदीपस्य माजनाद्यावर**णे गते प्रकाशस्य विस्तारा** भवति तथा देहासावे लोकप्रमाखेन सान्यमिति । तत्र परिहारसाह—प्रदीप-संबन्धी यो त्सौ प्रकाशविस्तारः पूर्वे स्वभावेनैव विष्ठति पश्चादावरणं जातं जीवस्य त लोकमात्रासंख्येयप्रदेशत्वं स्वभावे। भवति यस्त प्रदेशानां संबन्धी विस्तारः स स्वभावा न भवति कस्मादिति चेत् पूर्व लोकमात्रप्रदेशा विस्तीर्णा निरावरशास्तिष्टन्ति पश्चात् प्रदीपवदावरशं जातमेव । तम्न किन्तु पूर्वमेवा-नादिसन्तानरूपेण शरीरेणाववास्तिष्टन्ति ततः कारणात्प्रदेशानां संहारो न भवति. विस्तारश्च शरीरनामकर्माधीन एव न च स्वभावस्तेन कारखेन शरीरा-भावे विस्तारो न भवति । अपरमप्युदाहरणं दीयते—यथा हस्तचतुष्टयप्रमाण-वस्त्रं पुरुषेख मुष्टौ बद्धं विष्टवि पुरुषामाने सङ्घोननिस्तारी वा न करावि: निष्पत्तिकाले सार्द्ध मृत्मयभाजनं वा ग्राप्कं सज्जलामावे सितः तथा जीवे।९पि पुरुपस्थानीयजलस्थानीयशरीराभावे विस्तारसंकोची न करोति। यत्रैव मुक्तसत्रैव तिष्ठतीति ये केचन वदन्ति तिन्नवेधार्थं पूर्वप्रयोगादसङ्खाद्वन्धच्छेदात्तया गति-परिखासाञ्चेति हेतुचतुष्टयेन तथैवाविद्धकुलालचक्रवद् व्यपगतलेपालाम्युव-देरण्डवीजवद्यप्रिशिखावस्रेति दृष्टान्तचत्रष्टयेन च स्वभावीर्ध्वरामनं ज्ञातव्यं तस्र लोकाग्रपर्यन्तमेव न च परते। धर्मास्तिकाग्रामावादिति । नित्या इति विशेषणं त मुक्तात्मनां कल्पशतप्रमिवकाले गते जगति शुन्ये जाते सति पुनरागमनं भवतीति सहाशिववादिनो वदन्ति तन्निषेघार्श्व विज्ञेयम् । उत्पादव्ययसंयुक्तवं विशेषणं सर्वश्रेवापरिणामित्वनिषेधार्श्वमिति । किञ्च विशेषः निश्चलाविनश्व-रप्रदात्मस्वरूपादिस्रं सिद्धानां नारकादिगतिषु भ्रमणं नास्ति कथमृत्पादन्यय-लिमिति । तत्र परिहारः । आगमकथितागुरुलघुपटस्थानपतितहानिवृद्धिरूपेया येऽर्थपर्यायास्तदपेत्तया ग्रथवा येन येनेात्पादव्ययधीव्यरूपेश प्रतिक्रणं ज्ञेय-पदार्थाः परिग्रमन्ति तत्परिच्छित्त्याकारेग्रानीहितवृत्त्या सिद्धज्ञानमपि परिग्रमति तेन कारणेनेात्पाद्व्ययत्वम् , श्रयवा व्यञ्जनपर्यायापेत्तया संसारपर्यायवि-नाशः, सिद्धपर्यायोत्पादः, शुद्धजीवद्रव्यत्वेन ध्रौन्यमिति । एवं नयविभागेन नवाधिकारैजीवद्रव्यं ज्ञातव्यम् , ग्रयवा तदेव वहिरात्मान्तरात्मपरमात्मभेदेन त्रिधा भवति । तद्यश्चा-स्वश्चद्वात्मसंवित्तिसमुत्पन्नवान्तवसुवात्प्रतिपत्तभृतं-

नेन्द्रियसुखेनासक्तो बहिरात्मा, तद्विलचयोऽन्तरात्मा । अथवा देहरहितनिज-श्रुद्धात्मद्रच्यभावनात्त्रच्यभेदज्ञानरहितत्वेन देहादिपरद्रव्येष्वेकत्वभावनापरित्रतो बहिरात्मा, तस्मात्प्रतिपच्चमृतोऽन्तरात्मा । भ्रथना हेथोपादेयविचारकचित्त-निर्दोषपरमात्मना भिन्ना रागादया दे।षाः शुद्धचैतन्यखचाण भ्रात्मन्युक्तलचाणेषु चित्तदोषात्मसु त्रिषु वीतरागसर्वक्रप्रगीतेषु ग्रन्येषु वा पदार्थेषु येत्य परस्पर-सापेचनयविभागेन श्रद्धानं ज्ञानं च नास्ति स बहिरात्मा, वस्माद्विसदशोऽन्त-रात्मेति रूपेण बहिरात्मान्तरात्मनीर्लचर्ण ज्ञातन्यम् । परमात्मलचर्णं कथ्यते---सकलिमलक्षेवलझानेन येन कारखेन समस्तं लोकालोकं जानाति व्याप्नोति तेन कारणेन विष्णुर्भण्यते । परम्हासंज्ञनिजशुद्धात्मभावनाससुत्पन्नसुखामृतत्त्रप्तस्य सत वर्वशीरम्भातिलोत्तमाभिदेवकन्यामिरिप यस्य ब्रह्मचर्यव्रतं न खण्डितं स परमन्नद्य भण्यते । क्वेवल्रज्ञानादिगुः एवेय्युक्तस्य सत्ता देवेन्द्रादयोऽपि तत्पदाभि-लाषिणः सन्ते। यस्याज्ञां कुर्वन्ति स ईश्वरामिधाना भवति। क्षेवल्रज्ञानशब्दवाच्यं गतं ज्ञानं यस्य स सुगतः, श्रथवा शोभनमविनश्वरं सुक्तिपदं यतः सुगतः। ''शिवं परम-कल्यायं निर्वायं ज्ञानमच्चयम् । प्राप्तं सक्तिपदं येन स शिवः परिकीर्त्तितः । १७ इति श्लोककथितलच्चाः शिवः । कामक्रोधादिदाषजयेनानन्तकानादिग्राः सहितो जिनः । इत्यादिपरमागमकथिताष्टोत्तरसहस्रसंख्यनासवाच्यः परमात्मा ज्ञातव्यः । एवमेतेषु त्रिविधात्मसु मध्ये मिथ्यादृष्टिभव्यर्जावे बहिरात्मा व्यक्ति-रूपेण विष्ठवि, अन्वरात्मपरमात्मद्वयं शक्तिरूपेण माविनैगमनयापेच्चया स्यक्ति-रूपेण च। अभव्यजीवेपुनर्बहिरात्मा व्यक्तिरूपेण धन्तरात्मपुरमात्महयं शक्ति-रूपेश्वेव न च भाविनैगमनयेनेति । यद्यमञ्यजीवे परमात्मा शक्तिरूपेश वर्त्तते तर्हि कथमभव्यत्वमिति चेत् परमात्मशक्तेः क्षेवलज्ञानादिरूपेण व्यक्तिन भविष्यतीत्यभव्यत्वं शक्तिः पुनः श्रुद्धनयेनोभयत्र समाना । यदि पुनः शक्ति-रूपेणाप्यभन्यजीने फेनलझानं नास्ति तदा फेनलझानावरणं न घटते। भन्या-भन्यद्वयं पुनरशुद्धनयेनेति भावार्थः। एवं यथा मिथ्यादृष्टिसंहो बहिरात्मनि नयविभागेन दर्शितमात्मत्रयं तथा शेष्गुग्रस्थानेष्वपि । तद्यथा---बह्विरात्मा-वस्थायामन्तरात्मपरमात्मद्वयं शक्तिरूपेण भाविनैगमनयेन व्यक्तिरूपेण च विज्ञेयम्, अन्तरात्मावस्थायां तु बहिरात्मा भृतपूर्वन्यायेन घृतघटवत् , पर-मात्मस्वरूपं तु शक्तिरूपेग्रा भाविनैगर्मनयेन व्यक्तिरूपेग्र च । परमात्मावस्थायां

पुनरन्तरात्मविहरात्मद्वयं सृवपूर्वनयेनेति । स्रथ त्रिधात्मानं गुग्धसानेषु योजयि । मिथ्या सासादनिमश्रगुग्धसानत्रये तारतन्यन्यन्गधिकमेदेन विहरात्मा ज्ञातव्यः, स्रविरत्तगुग्धसाने तद्योग्याधुमलेश्यापरिग्रतो जघन्यान्तरात्मा, चीग्रक्षपयगुग्धसाने पुनरुत्कष्टः, स्रविरतचोग्रक्षपयगोर्मध्ये मध्यमः, सयोग्ययोगिगुग्धस्थानद्वये विविचतैकदेशशुद्धनयेन सिद्धसदृशः परमात्मा, सिद्धस्तु साचात्परमात्मेति । स्रत्र विहरात्मा हेयः, उपादेयमृतस्यानन्तसुखन्साधकत्वादन्तरात्मोपादेयः, परमात्मा पुनः साचादुपादेय इत्यमिप्रायः । एवं पड्डव्यपश्चास्तिकायप्रतिपादकप्रथमाधिकारमध्ये नमस्कारादिचतुर्दशनगाधामिनविमरन्तस्थलौजीवद्रव्यकथनरूपंग्य प्रथमोऽन्तराधिकारः समाप्तः ॥ १४॥

श्रतःपरं यद्यपि ग्रुद्धवुद्धैकस्वभावं परमात्मद्रव्यग्रुपादेयं भवति तथापि हेयरूपस्याजीवद्रव्यस्य गांथाष्टकेत व्याख्यानं करोति । कस्मादिति चेत्—हेयत-स्वपरिज्ञाने सति पश्चादुपादेयस्वीकारो भवतीति हेतोः । तद्यथा—

व्याख्या ''श्रज्ञीवो पुण ग्रेगे'' श्रजीवः पुनर्ज्ञेयः । सकलविमलकेवलज्ञानदर्शनद्वयं ग्रुद्धोपयोगः, मितिज्ञानादिरूपो विकलोऽग्रुद्धोपयोग इति द्विविधोपयोगः, अव्यक्तसुखदुःखातुमवनरूपा कर्मफलचेतना, तथैव मितिज्ञानादिमनः
पर्यथपर्यन्तमग्रुद्धोपयोग इति, स्वेहापूर्वेष्टानिष्टविकस्परूपेण विशेषरागद्वेषपरिणमनं कर्मचेतना, केवलज्ञानरूपा ग्रुद्धचेतना इत्युक्तलच्योपयोगश्चेतना च यत्र
नास्ति स भवत्यजीव इति विद्येयः । पुनः पश्चात्त्रीविक्तारानन्तरं ''पुगाल धम्मो
प्रधम्म श्रायासं कालो'' स च पुद्रलधमीधमीकाशकालप्रव्यमेदेन पञ्चधा ।
प्रव्यालनस्त्रमावत्वात्पुत्रल इत्युक्यते । गतिस्थित्यवगाहवर्ष्तनालच्या धमीधमीकाशकालाः, ''पुगाल भुत्तो' पुद्रलोमूर्तः । कस्मात् ''रुवादिगुणो'' रूपादिगुण्यसिहतो यतः । ''श्रमुत्ति सेसा दु'' रूपादिगुणाभावादमूर्त्ता भवन्ति पुद्रलाच्छेषश्चतार इति । तथाहि यथा श्रनन्तज्ञानदर्शनसुखवीर्यगुणचतुष्टयं सर्वजीवसाधारणं तथा रूपरसगन्धस्पर्शगुणचतुष्टयं सर्वपुद्रलसाधारणं, यथा च ग्रुद्वयुद्धेकस्त्रभावसिद्धजीवे श्रनन्तचतुष्टयमतीन्त्रियं तथैव ग्रुद्धपुद्रलपरमाणुद्रव्यं
रूपादिचतुष्टयमतीन्त्रियं, यथा रागादिर्नोहगुणेन कर्मवन्धावस्थायां ज्ञानादिचतुष्टयस्याग्रुद्धलं तथा स्निम्हस्त्वगुणेन द्वरणुक्तादिवन्धावस्थायां स्पादि-

चतुष्टयस्याद्युद्धत्वं, यथा निस्नेहनिजपरमात्मभावनावलेन रागादिस्निग्धत्वविनाशे सत्यनन्तचतुष्टयस्य शुद्धत्वं तथा जघन्यगुग्णामां वन्धो न भवतीति वचनात्प-रमाग्रुद्धव्यं स्तिग्धरूचत्वगुग्रस्य जघन्यत्वे सति रूपादिचतुष्टयस्य शुद्धत्वमव-वोद्धव्यमित्यभिन्नायः ॥१५॥

श्रय पुद्रलद्रव्यस्य विभावव्यञ्जनपर्यायान्प्रतिपादयति ।

व्याख्या—शब्दवन्धसौद्भयस्थौल्यसंस्थानभेदतमश्र्वायातपोद्योतसहिताः पुद्रलड्ट्यस्य पर्याया भवन्ति । ग्रथ विस्तारः—भाषात्मकोऽभाषात्मकश्च द्विविधः शब्दः । तत्राचरानचरात्मकमेदेन भाषात्मको द्विषा भवति । तत्राप्य-चरात्मकः संस्कृतप्राकृतापश्रंशपैशाचिकादिभाषाभेदेनार्यम्लेच्छमनुष्यादिव्यव-हारहेतुर्वहुधा । अनचरात्मकस्तु द्वीन्द्रियादितिर्यग्जीवेषु सर्वज्ञदिव्यध्वनौ च । अमापात्मकोऽपि प्रायोगिकवैश्रसिकभेदेन द्विविघ: । ''ततं वीशादिकं क्रोयं विततं पटहादिकम् । घनं तु कांस्यतालादि वंशादि सुषिरं विदु: ।" इति क्षोककथितकमेथ प्रयोगे भवः प्रायोगिकश्चतुर्धा भवति । विश्रसा स्वभावेन भवो वैश्रसिको मेघादिप्रमो बहुधा । किञ्च शब्दातीतनिजपरमात्मभावनाच्युतेन शब्दादिमनोज्ञामनोज्ञपञ्चेन्द्रियविषयासक्तेन च जीवेन यदुपार्जितं सुखरदु:स्वर-नामकर्म तदुद्येन यद्यपि जीवे शन्दो दृश्यते तथापि स जीवसंयोगेनेात्पन्नत्वाद् व्यवहारेण जीवशब्दो भण्यते, निश्चयेन पुनः पुद्रलस्वरूप एवेति । बन्धः कश्यते—मृत्पिण्डादिरूपेण योऽसौ बहुधा बन्धः स केवलः पुरूलबन्धः, यस्तु कर्मनोकर्मरूपः स जीवपुद्रलसंयोगबन्धः । किञ्च विशेषः—कर्मबन्धपृथगमूत-स्वशुद्धात्मभावनारहितजीवस्यानुपचरितासद्भृतव्यवहारेण द्रव्यवन्धः, तथैवाशु-द्धनिश्चयेन योऽसौ रागादिरूपो भावबन्धः कथ्यते सोऽपि शुद्धनिश्चयनयेन पुद्रलबन्ध एव । बिल्वाद्यपेच्चया बदरादीनां सूच्मत्वं, परमाखोः साचादिति । बदराचपेत्तया बिल्वादीनां स्थूलुत्वं, जगद्व्यापिनी महास्कन्धे सर्वोत्क्रप्टमिति । समचतुरस्रन्यप्रोधसात्विककुञ्जवामनहुण्डमेदेन षट्प्रकारसंस्थानं यद्यपि व्यव-हारनयेन जीवस्यास्ति तथाप्यसंस्थानाभिचमत्कारपरिणतेभिन्नत्वानिश्चयेन पुद्रल-संस्थानमेव । यदिप जीवादन्यत्र वृत्तत्रिकोणचतुष्कोणादिव्यक्ताव्यक्तरूपं बहुधा संस्थानं तदिप पुद्रल एव । गोधूमादिचूर्णरूपेश घृतसण्डादिरूपेश बहुधा भेदो ज्ञातव्य: । दृष्टिप्रतिबन्धकोऽन्धकारस्तम इति भण्यते । वृत्ताद्याश्रयरूपा मतु-

प्यादिप्रतिविक्ष्यस्पा च छाया विज्ञेया । उद्यातश्रम्हविमानं ग्रद्यानादिनिनंगः जीवेषु च भवति । स्रातप ध्रादित्यविमानं स्रम्यत्रापि मूर्यकान्नमार्गावरंगारं पृथ्वीकायं ज्ञातन्यः । स्रयमत्रार्थः — यथा जीवस्य ग्रुट्टानश्रयंन स्वान्मापन्न-विश्वल्वयो सिद्धस्वरूपे स्वभावव्यक्षनपर्यायं विद्यमानेऽप्यनादिकमंग्रन्यगापि सिर्धक्वस्थानीयरागृहेपपरिणामं सतिस्वाभाविकपरमानन्दं क्रम्यग्रम्यास्यगापः अष्टस्य नरनारकादिविभावव्यक्षनपर्याया भवन्ति तथा पुद्रमुस्यापि निश्यननंन सुद्धपरमाण्ववस्थालक्षयो स्वभावव्यक्षनपर्यायं मत्यपि क्रियकच्याद्वर्था भवनीति वचनाद्वागहेप्यानियवन्ध्याग्यस्त्रिम्धरूचत्वपरिणामं सत्युक्तम्यगान्द्रस्यान्यस्त्रम्यस्याग्यस्त्रम्यस्याद्वर्थाः विभावव्य-अनपर्यायः इत्याव्यागमोक्तक्षया स्राक्तुश्वनप्रमारणदिष्टुग्धादया विभावव्य-अनपर्यायः ज्ञातव्याः । एवमजीवाधिकारमध्ये पूर्वसूत्रादितक्षपादिगुण्चनुष्टययुक्तस्य तर्मनात्र सूत्रोदितशब्दादिपर्यायसहितस्य संचर्षणागुस्कन्धमेदिभन्नन्य पुद्रम्पद्वरम्य व्याख्यानम्यस्थले गाधाह्यं गतम् ॥ १६ ॥

### श्रय धर्मद्रव्यमाख्याति ।

व्याख्या। गतिपरिण्यतानां धर्मो जीवपुद्रलाना गमनसदृकानिकारकं भरति। दृष्टान्तमाह्—तीयं यथा मत्स्यानाम्। स्वयं तिष्ठतां नैव स नर्यात तानिति। तथाद्वि—यथा सिद्धो भगवानमूर्त्तोऽपि निष्क्रियन्तर्धवाप्रेरकोऽपि निद्धयदन्तन्तद्वानादिगुण्यस्क्रिपोद्विसत्यादिव्यवद्वारंण् सविकल्पसिष्टभिन्युनाना निध्येन निर्विकल्पसमाधिकपस्वकीयोपादानकारणपरिण्यताना भव्यानां निद्धयते नद्यकारिकारणं भवति। तथा निष्क्रियोऽमूर्त्तो निष्क्रेरकोऽपि धर्मानिकाय स्यक्तंयोपादानकारणं भवति। नेप्तर्यान्यानकारणं भवति। नेप्तर्यान्यानकारणं भवति। नेप्तर्यान्यानकारणं भवति। नेप्तर्यान्यानकारणं भवति। नेप्तर्यान्यानकारणं भवति। नेप्तर्यान्यानकारणं भवति। नेप्तर्यानकारणं भवति। नेप्तर्यान्यानकारणं भवति। नेप्तर्यान्यानकारणं भवति। स्थानिकारणं स्थानिकारण

## श्रघाधर्मद्रन्यसुपदिशति ।

न्याख्या। स्थानयुक्तानामधर्मः पुरुक्तजीयाना स्थितं सदक्तिरिकारम् भवति । वत्रं दृष्टान्तः—स्थाया यथा पथिकानाम् । स्थयं गण्डने विवादिकानाम स्थ भरतीति । वद्यथा—स्वसंवित्तिसमुत्त्रमुन्तम् परमन्यास्यं यव्यपि स्थितं स्वरूपे स्थितिकारणं भवति वधा "सिद्धोऽष्टं सुरोऽप्टं प्यतंत्रामानिक्युर्विन्यः द्वीऽष्टं । देवपमाणो ग्रिषो स्थलवदेसे। समुनोय । "इति गामविक्यितं द्धभक्तिरूपेंग्रेह पूर्व सिवकल्पावस्थायां सिद्धोऽपि यथा भव्यानां वहिरङ्गसहका-रिकारणं भवति तथैव स्वकीयोपादानकारग्रेन स्वयमेव तिष्ठतां जीवपुद्रलानाम-धर्मद्रव्यं स्थितेः सहकारिकारग्रम् । लोकव्यवहारेग्र तु स्रायावहाः पृथिवीवह्रेति सूत्रार्थः ॥ एवमधर्मद्रव्यकथनेन गाथा गता ॥ १८ ॥

## ग्रथाकाशद्रव्यमाह ।

व्याख्या । जीवादीनामवकाशदानयोग्यमाकाशं विजानीहि हे शिष्य ! किं विशिष्टं "जेण्यं" जिनस्येदं जैनं, जिनेन प्रोक्तं वा जैनम् । तब लोकालोका-काशभेदेन द्विविधमिति । इदानी विस्तारः—सहजशुद्धसुखास्तरसास्वादेन परमसमरसीमानेन भरितावस्थेपु केवलज्ञानास्यन्तगुणाधारभूतेषु लोकाकाश-प्रमितासंख्यंयस्वकीयशुद्धप्रदेशोषु यद्यपि निश्चयनयंन सिद्धास्तिष्ठन्ति, तथाप्युप-चरितासङ्कृतव्यवहारण माचिशिलायां तिष्ठन्तीति भग्यते इत्युक्तोऽस्ति । स च ईदृशो मोच्यो यत्र प्रदेशे परमध्यानेनातमा स्थितः सन् कर्मरहितो भवति, तत्रैव भवति नान्यत्र । ध्यानप्रदेशे कर्मपुद्रलान् सक्त्वा कर्ध्वगमनस्वभावेन गत्वा सुकात्मानो यत्रो लोकाग्रे तिष्ठन्तीति तत वपचारेण लोकाग्रमपि माचः प्रोच्यते । यथा तीर्थभृतपुरुषसेवितस्थानमपि भूमिजलादिरूपमुपचारेण तीर्थं भवति । यथा तथैव सर्वद्रव्याणि यद्यपि निश्चयनयेन स्वकीयप्रदेशेषु विष्ठन्ति तथाप्युप-चरितासङ्कृतव्यवहारेण लोकाकाशे विष्ठन्तीत्यमिप्रायो भगवर्ता श्रीनेमिचन्द्रसि-द्वान्तदेवानामिति ॥ १-६॥

तमेव लोकाकाशं विशेषेण द्रवयति।

न्याख्या । धर्माधर्मकालपुद्रल्रजीवाश्च सन्ति यावत्याकाशे स लोकः । तथा चोत्तं—लोक्यन्ते दृश्यन्ते जीवादिपदार्था यत्र स लोक इति । तस्माल्लोक काकाशात्परते। बहिर्मांगे पुनरनन्ताकाशमलोक इति । अत्राह सोमामिधानो राजश्रेष्ठी । हे भगवन् ! केवल्रज्ञानस्यानन्तमागप्रमितमाकाशद्रव्यं तस्याप्यन-न्तमागे सर्वमध्यमप्रदेशे लोकसिष्ठित । स चानादिनिधनः केनापि पुरुषि-शेषेण न कृतो न हतो न धृतो न च रचितः । तथैवासंख्यातप्रदेशस्तत्रासंख्या-तप्रदेशे लोकोनन्तजीवास्तेभ्योऽप्यनन्तगुष्णाः पुद्रलाः, लोकाकाशप्रमितासंख्ये-यकालाखद्रव्याणि, प्रत्येकं लोकाकाशप्रमाणं धर्माधर्मद्वयमित्युक्तकच्याः पदार्थाः कथमवकाशं लगन्त इति । भगवानाह—एकप्रदीपप्रकाशे नानाप्रदीप- प्रकाशनदेकगृहरसनागगणाश्यके बहुसुवर्शवद्भसभ्यसभ्ये सूचिकोष्ट्रदुग्धवदित्या-दिहरान्तेन विशिष्टावगाहनशक्तिवशादसंख्यातप्रदेशेऽपि लोकेऽवस्थानमवगाहो न विरुध्यते । यदि पुनरित्यंभृतावगाहनशक्तिने भवति तर्ग्धसंख्यातप्रदेशेष्व-संख्यातपरमांश्यूनामेव व्यवस्थानं, तथा मति सर्वे जीवा यथा शुद्धनिश्चयंन शक्तिस्पेश निरावरशाः शुद्धवृद्धैकस्वभावासाथा व्यक्तिस्पेश व्यवहारनयेनापि न च तथा प्रत्यचिद्यादागमविरोधावेति । एवमाकाशहव्यप्रतिपादनस्पंश सुत्रहृषं गतम् ॥ २०॥

## . अर्थ निश्चयञ्यवद्वारकालस्तरुपं कथयति ।

- व्याख्या । "दव्यपरिवद्रक्ष्मा जा" द्रव्यपरिवर्त्तरूपा यः "सा काला ं हवेड ववहारो" स कालो भवति व्यवहाररूप:। स च कर्थभूत: ''परिग्रामादी , लक्सो" परिखामिकियापरत्वापरत्वेन लक्त्यत इति परिखामादिलक्यः । इदानीं निश्चयकालः कथ्यते:—''वृट्गलक्ते। य परमट्रो'' वर्त्तनालचग्रश्च परमार्थकाल इति । तद्यथा--जीवपुद्रलयोः परिवत्ती नवजीर्धपर्यायसस्य या समयघटिका-दिरूपा स्थितिः स्वरूपं यस्य स भवति इन्यपर्यायरूपा न्यवहारकालः । तथाचोक्तं संस्कृतप्राभृतेन—''स्थिति: कालसंज्ञका'' तस्य पर्यायन्य संबन्धिनी थाऽसी समयघटिकादिरूपा स्थिति: सा व्यवहारकालसंज्ञा भवति न च पर्याय इत्यमिप्राय:। यत एव पर्यायसंबन्धिनी स्थितिन्यवहारकालसंज्ञां भजते तत एव जीवपुद्रलसंबन्धिनीपरिक्षामेन पर्यायेक तथैव देशान्तरचलनरूपया गोदोह-नपाकादिपरिस्पन्दलच्चारूपया वा क्रियया तथैव दूरासञ्चलनकालकृतपरत्ना-परलेन च हत्त्वते ज्ञावते यः स परिणामक्रियापरत्वापरत्वत्तच्च इत्युच्यते। श्रय द्रव्यरूपनिश्चयकालमाह । स्वकीयोपाडानरूपेश स्वयमेव परिशाससानानां पदार्थानां कुम्मकारचकस्यायस्तनशिलावत्, शीतकालाध्ययने ग्राप्तवत्, पदार्थ-परियातेर्यत्सहकारित्वं सा वर्त्तना भण्यते । सैव खचर्या यस्य स वर्त्तनाखचर्याः कालागुद्रव्यरूपो निश्चयकाल:, इति व्यवहारकालस्तरूपं निश्चयकालस्तरूपं च विद्येयम् । कश्चिदाह ''समयरूप एव निश्चयकालस्तरमादन्यः कालागुद्धव्यरूपो निम्बयकाली नास्यदर्शनात् ।" तत्रोत्तरं दीयते—समयसानत्कालस्तस्यैव पर्यायः, स कथं पर्याय इति चेत् पर्यायस्यात्मन्नप्रध्वंसित्वात् । तथाचीक्तं "सम रूपन्न पर्वसी" स च पर्याची द्रव्यं विना न भवति, पश्चात्तस्य समयरूपपर्याय-

कालस्यापादानकारसभूतं द्रव्यं तेनापि कालरूपेस मान्यम् । इन्धनाग्निसहका-रिकारखोत्पन्नस्यौदनपर्यायस्य तन्दुर्लोपादानकारखवत्, श्रथ कुम्भकारचक्रची-वरादिवहिरङ्गिनिमित्तोत्पन्नस्य मृन्मयघटपर्यायस्य मृत्पिण्डोपादानकारणवत्, श्रथवा नरनारकादिपर्यायस्य जीवापादानकारणविति । तदिप कस्मादुपादान-कारणसदृशं कार्यं भवतीति वचनात्। श्रथ मतं ''समयादिकालपर्यायाणां कालद्रव्यमुपादानकारणं न भवतिः किन्तु समयोत्पत्तौ मन्दगतिपरिण्तपुद्रलपर-माणुस्तथा निमेषकालोत्पत्तौ नयनपुटनिघटनं, तथैन घटिकाकालपर्यायोत्पत्तौ घटिकासामग्रीभूतजलभाजनपुरुषहस्तादिव्यापारा, दिवसपर्याये तु दिनकरिब-म्बमुपादानकारणमिति नैवम् । यथा तन्दुलोपादानकारणोत्पन्नस्य सदोदनप-र्यायस्य ग्रुङ्गकृष्णादिवर्णा, सुरभ्यसुरिमगन्ध—क्षिग्धरुचादिस्पर्श—मधुरादि-रसविशेषरूपा गुणा दृश्यन्ते । तथा पुद्रलपरमाखुनयनपुटविघटनजलमाजन-पुरुषन्यापारादिदिनकरविन्वरूपैः पुदुलपर्यायैरुपादानभूतैः समुत्पन्नानां समय-निमिषघटिकादिकालपर्यायायामपि शुक्कुष्णादिगुराः प्राप्नुवन्ति न च तथा। उपादानकारणसदृशं कार्यमिति वचनात् किं बहुना । योऽसावनाद्यनिधनतस्थै-वाभूत्तों नित्यः समयाद्युपादानकारणभूतोऽपि समयादिविकल्परहितः कालाणु-द्रव्यरूप: स निश्चयकालो, यस्तु सादिसान्तसमयघटिकाप्रहरादिविविचत व्यवहारविकल्परूपस्तस्यैव द्रव्यकालस्य पर्यायभूतो व्यवहारकाल इति । श्रयमृत्र भाव:---यद्यपि कालल्बिधवरोनानन्तसुखमाजना भवति जीवस्तथापि विद्युद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजपरमात्मतत्त्वस्य सम्यक्षश्रद्धानज्ञानानुष्ठानसमस्त-बहिर्द्रव्येच्छानिवृत्तिलचणतपश्चरणरूपा या निश्चयचतुर्विधाराधना सैव तत्रोपा-दानकारणं ज्ञातव्यं न च कालस्तेन स हेय इति ॥ २१ ॥

श्रथ निश्चयकालस्यावस्थानचेत्रं द्रव्यगगानां च प्रतिपादयति ।

व्याख्या । "लोयायपदेसे इक्षेके जे द्विया हु इक्षेका" लोकाकाश-प्रदेशेष्ट्रेकैकेषु ये स्थिता एकैकसंख्योपेता "तु" स्फुटं क इव "रयणाणं रासी मिन" परस्परतादात्म्यपरिहारेण रक्षानां राशिरिन। "ते कालाण् "तेकालाणवः। कित संख्योपेताः। "म्रसंखदव्याणि" लोकाकाशप्रमितासंख्येयद्रव्याणीति। तथाहि —यथाङ्गु लिद्रव्यस्य यस्मिन्नेव चर्णे वक्रपर्यायोत्पत्तिस्तिमन्नेव चर्णे पूर्वप्राञ्जलपर्यायविनाशोऽङ्ग लिस्पेण ध्रौव्यमिति द्रव्यसिद्धिः। यथैव च केवलज्ञानादिव्यक्तिक्रपेण कार्यसमयसारस्यात्पादो निर्विकल्पसमाधिकपकारण-मसयसारस्य विनाशस्तद्वभयाधारपरमात्मद्रव्यत्वेन घ्रौव्यमिति वा द्रव्यसिद्धिः। तथा कालाखारिप मन्दगतिपरिखतपुरलपरमाखुना व्यक्तीकृतस्य कालाखूपादान-कारहोत्पन्नस्य य एव वर्त्तमानसमयस्यात्पाद स एवातीतसमयापेन्नया विनाशसादुसयाधारकालाखुद्रव्यत्वेन ध्रौन्यमित्यत्पादन्ययध्रौन्यात्मककालद्रन्य-मिद्धि. । लोकविद्यांगे कालाखुद्रव्याभावात्कथमाकाशद्रव्यस्य परिण्विरिति चेत् अखण्डद्रव्यत्वादेकदेशदण्डाहतक्रम्भकारचक्रभ्रमण्यत्, तथैवैकदेशमनाहर-स्पर्शनिन्द्रियविषयानुभवसर्वाङ्गसुखवत्, लोकमध्यश्चितकालाखुद्रव्यधारखैक्तदेशे-नापि सर्वत्र परिक्रमनं भवतीति कालद्रव्यं शेपद्रव्याणां परिक्रते. सहकारि-कारणं भवति । कालद्रव्यस्य किं सहकारिकारणमिति । ययाकाशद्रव्यमशेष-इन्याणामाधार स्वस्यापि, तथा कालद्रन्यमपि परेषां परिखतिसहकारिकारखं खस्यापि । ग्रय सतं यथा कालद्रव्यं स्टब्योपादानकारणं परिणते: सहकारि-कारणं च भवति तथा सर्वद्रव्याणि, कालद्रव्येण किं प्रयोजनिमति । नैवम् । यदि पृथग्मृतसहकारिकारखेन प्रयोजनं नास्ति तर्हि सर्वेद्रव्याखां साधारखगति-खित्यवगाहनविषये धर्माधर्माकाशद्भव्यैरिप सहकारिकार्यभूतैः प्रयोजनं नास्ति । किञ्च कालस्य घटिकादिवसादिकार्यं प्रत्यचेष दृश्यते धर्मादीनां पुनरागमक-थनमेव । प्रत्यचेष किमांपे कार्यं न दृश्यते ततस्तेपामपि कालदृश्यस्यंवाभाव प्राप्नोति । ततश्च जीवपुद्रलद्रव्यद्वयमेव । स चागमविरोधः । किश्व सर्वद्रव्याणां परिश्वतिसहकारिन्वं कालस्यैव गुराः, ब्राग्येन्द्रियस्य रसास्वादनमिवान्यद्रव्यस्य गुर्खा (न्यद्रव्यस्य कर्त्तुं नायाति द्रव्यसंकरदेशप्रसंगादिति । कश्चिदाह्-यावत्का-लेनैकाकाशप्रदेशं परमाख्यतिकामति ततस्तात्रत्कालेन ममयो भवतीत्युक्तमागमे एकसमयंन चतुर्दशरज्जुगमने यावंत श्राकाशप्रदेशास्तावन्त समया प्राप्नवन्ति। परिहारमाह-एकाकाशप्रदेशातिक्रमेख यत्समयव्याख्यानं कृतं तन्मन्दगृद्यपेच्या. यत्पनरेकसमये चतुर्देशरज्जुगमनज्याख्यानं तत्पनः शीव्रगत्यपेचया । तेन कारखेन चतुर्दशरज्जुगमने (प्येकसमय: । तत्र दृष्टान्तः ---को (पि देवदत्तो योजनशतं मन्दगत्या दिनशतेन गच्छिति । स एव विद्याप्रभावेख शीघगत्या दिनेनैकेनापि गच्छति तत्र किं दिनशतं भवति । किन्त्वेक एव दिवसः । तथा चतुर्दशरुज्ज-गमनेऽपि शीघ्रगमनेनैक एव समय.। किञ्च स्वयं विषयानुभवरहितोऽप्ययं

जीव: परकीयविषयानुभवं दृष्टं श्रुतं च मनसि स्मृत्वा यद्विपयाभिलापं करेति तद्दपध्यानं भण्यते तत्त्रभृतिममस्तविकल्पजालग्रितं म्वसंवित्तिममुत्पश्रसह-जानन्दैकलच्चणसुखरमास्वादमहितं यत्तद्वीतरागचारित्रं भवति । यत्पुनस्तद्विन्ताभूतं तिन्नश्चयसम्प्रक्तं चेति भण्यतं । तदेव कालत्रयंऽपि मुक्तिकारणम् : कालस्तु तदमावे सहकारिकारणमपि न भवति मतः स हंय इति । तथाचोक्तं "किं पल्लविएण वहुणा जे सिद्धा णरवरा गए काले । सिद्धिहहि जेवि भवियात जाणह सम्ममाहप्पं इदमत्र तात्पर्यं-कालद्रव्यमन्यद्वा परमागमाविरोधेन विचारणीयं पर किन्तु वीतरागसर्वजवचनं प्रमाणमिति मनसि निश्चित्य विवादो न कर्त्तव्य । कस्मादिति चेत्-विवादे रागद्वेषौ भवतस्तत्वच ससार-वृद्धिरिति ॥ २२ ॥

्रियं कालद्रव्यं - व्याख्यानमुख्यतया पञ्चमस्थले मूत्रद्वय गतम् । इत्यण्ट-गाथासमुदायेन पञ्चभिः स्थलैरजोनद्रव्यव्याख्यानेन द्वितीयान्तराधिकार

समाप्त. ।

भ्रत परं सूत्रपञ्चकपर्यन्त पञ्चास्तिकायव्याख्यान करोति। तत्रादौगाथा-पूर्वाद्धेन षडद्रव्यव्याख्यानोपसंहार उत्तराघेन तु पञ्चास्तिकायव्याख्यान-प्रारम्भ. कथ्यते।

व्याख्या । "एवं छन्भेयमिदं जीवाजीवप्पभेढदा दव्वं उत्तं" एवं पूर्वोक्त-प्रकारेण षड्भेदमिदं जीवाजीवप्रभेढतः साकाशाद् द्रव्यमुक्तं कथितं प्रतिपा-दितम् । "कालविजुत्तं खायव्वा पंच अत्थिकाया दु" तदेव पड्विधं द्रव्यं कालेन वियुक्तं रहितं जातव्याः पश्चासिकायास्तु पुनरिति ॥ २३ ॥

प्रज्वेति संख्या ज्ञाता ताविदानीमन्तित्वं कायत्वं च निरूपयति ।

व्याख्या। "संति जदो तेखेदे द्यत्यीति भग्नंति जिल्वरा" सन्ति विद्यन्ते यत एते जीवाद्याकाशपर्यन्ताः पञ्च तेन कारखेनेनेपृस्तीति भखन्ति जिख्वराः सर्वज्ञाः। "जम्हा काया इव वहुदेसातम्हा काया य" यस्मात्काया इव वहुप्रदेशास्त्रस्मात्कारखात्कायात्र्य भखंति जिनवराः। "श्रित्यिकाया य" एवं न केवलं पूर्वोक्तप्रकारेखास्तित्वेन युक्ताः द्यासिसंज्ञा भवन्ति। इदानी संज्ञा-कायसंज्ञा भवन्ति किन्तूम्यमेखापकेनास्तिकायसंज्ञाश्च भवन्ति। इदानी संज्ञा-खच्चपप्रयोजनाविभेदेऽप्यसित्वेन सहाभेदं दर्शयित। तथाहि शुद्धजीवास्तिकायं सिद्धत्वलच्चः शुद्धद्वव्यव्यञ्जनपर्यायः, केवलज्ञानादया विशेषगुखाः अस्तित्व-वस्तुत्वागुक्लयुत्वादयः सामान्यगुखाश्च । तथैवाच्यावाधानन्तसुखाद्यनन्तगुख-व्यक्तिस्त्रस्य कार्यसमयमारस्यात्पादे। रागादिविभावरहितपरमस्वास्थ्यरूपस्य कारणसमयसारस्य व्ययस्तदुभयाधारभूतपरमात्मद्रव्यत्वेन ध्रौव्यमित्युक्तत्वच्यैगु णपर्यायैक्तपादव्ययधीव्यैक्ष सह भुक्तावस्थायां संज्ञालक्षप्रयोजनादिभंदेऽपि
सक्तारूपेण प्रदेशरूपेण च भेदो नास्ति । कस्मादिति चेत्—मुक्तात्मसत्तायां
गुणपर्यायाणामुत्पादव्ययधीव्याणां चास्तित्वं सिद्धाति, गुणपर्यायात्पादव्ययधौव्यसत्तायाश्च मुक्तात्मासित्वं सिद्धातीति परस्परसाधितसिद्धत्वादिति ।
कायत्वं कथ्यते—बहुप्रदेशप्रचयं दृष्टा यथा शरीरं काया भण्यते तथानन्तज्ञानादिगुणाधारभूतानां लोकाकाशप्रमितासंख्ययमुद्धप्रदेशानां प्रचयं समूदं
संघातं मेलापकं दृष्टा मुक्तात्मिन कायत्वं भण्यते । यथा मुद्धगुणपर्यायात्पादव्ययधीव्यैः सह मुक्तात्मनः सत्तारूपेण निश्चयेनामेदो दर्शितस्त्रथा यथासंमवं
संसारिजीवेषु पुद्रलघमाधर्माकाशमालेषु च द्रष्टव्यः । कालद्रव्यं विहाय
कायत्वं चेति सूत्रार्थः ॥२४॥

भ्रय कायत्वव्याख्याने पूर्व यत्प्रदंशास्तित्वं सूचितं तस्य विशेषव्याख्यानं करातीत्यंका पातनिका, द्वितीया तु कस्य द्रव्यस्य कियन्तः प्रदेशा भवन्तीति प्रतिपादयति ।

व्याख्या। "हांति श्रसंस्था जीवे धम्माधम्मं" भवन्ति लोकाकाशप्रमितासंख्यंयप्रदेशाः प्रदीपवदुपसंहारिक्तारयुक्तेऽप्येकजीवे, नित्यं स्वभाविस्तीर्थयाधिर्माधर्मयोरिप। "श्रखंत श्रायासे" श्रनन्तप्रदेशा श्राकाशे भवन्ति।
"सुत्ते तिविह पदेसा" मूर्ते पुद्रलद्रव्ये संख्यातासंख्यातानन्ताख्नां पिण्डाः
स्कन्धास्त एव त्रिविधा प्रदेशा भण्यन्ते न च चेत्रप्रदेशाः। कस्मात् पुद्रलस्थानन्तप्रदेशच त्रेऽवस्थानाभावादिति। "कालसंगो" कालाखुडव्यस्यैक एव
प्रदेशः। "ख तेख सो काश्रो" तेन कारखेन स काया न भवित। कालस्यैकप्रदेशः। "ख तेख सो काश्रो" तेन कारखेन स काया न भवित। कालस्यैकप्रदेशः। "ख तेख सो काश्रो" तेन कारखेन स काया न भवित। कालस्यैकप्रदेशःनविषये युक्तिं प्रदर्शयति। तद्यश्या—किच्चित्नव्यरमश्रतीरप्रमाखस्य
सिद्धस्त्वपर्यायस्योपादानकारखभूतं श्रद्धात्मद्रव्यं तत्पर्यायप्रमाखमेव। यथा वा
मतुष्यदेवादिपर्यायोपादानकारखभूतं संसारिजीवद्रव्यं तत्पर्यायप्रमाखमेव,
तथा कालद्रव्यमपि समयरूपस्य कालपर्यायस्य विभागेनोपादानकारखभूतमिकभाग्येकप्रदेश एव भवित। श्रयवा मन्दगत्या गच्छतः पुद्रलपरमाखोरेकाकाश्रप्तेशपर्यन्तमेव कालद्रव्यं गतेः सहकारिकारखं भवित तता ज्ञायते तद्ययेकप्रदेशमेव। क श्रिदाह—पुद्रलपरमाखोगैतिसहकारिकारखं धर्मद्रव्यं तिप्रति,

कालस्य किमायातम् । नैवं वक्तव्यं —कर्मद्रव्ये गतिसहकारिकारणे विद्यमानेऽपि मत्सानां जलवन्मनुष्याणां शकटारे। हणादिवत्सहकारिकारणानि वहून्यपि भवन्तीति । अध्य भवं कालद्रव्यं पुद्रलानां गितसहकारिकारणं कुत्र भणितमास्ते । तदुच्यते । ''पुग्गलकरणा जीवा संधा खल्ल काल करणादुः' इत्युक्तं श्रीकुन्दकुन्दाचार्थदेवैः पञ्चास्तिकायप्राभृते । अस्यार्थः कथ्यते । धर्मद्रव्ये विद्यमानेऽपि जीवानां कर्मनोकर्मपुद्रला गतेः सहकारिकारणं भवन्ति, अणुन्स्कन्धभंदिभन्नपुद्रलानां तु कालद्रव्यमित्यर्थः ॥२५॥

श्रधैकप्रदेशस्यापि पुत्वपरमाग्रोक्तपचारंग कायत्वसुपदिशति ।

व्याख्या—''एयपदेसो वि श्र**ण् गागासंघपदेसदे**। होदि बहुदेसी'' एकप्रदेशोऽपि पुत्रलपरमाग्रुनीनास्कन्थरूपबहुप्रदेशतः सकाशाद्वहुप्रदेशो भवति । ''उनयारा'' उपचाराद् व्यवहारनयात् ''तेख य काम्रो भर्णति सव्वण्तु'' तेन कारखेन कायमिति सर्वज्ञा भणन्तीति । तथाहि-यथायं परमात्मा शुद्धनिश्चयनयंन द्रव्यरूपेण शुद्धस्तधैकोऽप्यनादिकमेवन्धवशास्निम्धरुचस्था-नीयरागद्वेषाभ्यां परिग्रम्य नरनारकादिविभावपर्यायरूपेण व्यवहारेण वहुविधा भवति । तथा पुरुत्तपरमाणुरपि स्वभावेनैकोऽपि शुद्धोऽपि रागद्वे पस्थानीयवन्ध-योग्यस्त्रिग्धरूचगुणाभ्यां परिसम्य द्वयस्त्रकादिस्कन्धरूपविभावपर्यायैर्वेतुविधा बहुप्रदेशो भवति तेन कारणेन बहुप्रदेशलचणकायत्वकारणत्वादुपचारण कायो भण्यते । भ्रष्य मतं —यथा—पुत्रलपरमायोार्द्रव्यरूपेशैकस्यापि द्वाराहकादि-स्कन्धपर्यायरूपेण वहुप्रदेशरूपं कायत्वं जातं तथा कालाणारिप द्रव्येणैकस्यापि पर्यायेण कायत्वं भवतीति । तत्र परिहारः---स्निग्धरूचहेतुकस्य वन्धस्याभावात्र भवति । तदपि कस्मात् । स्निग्धरूचत्वं पुद्रलस्यैव धर्मो यतः कारणादिति । श्रामुत्वं पुद्रलसंज्ञा, कालस्यागुसंज्ञा कथमिति चेत् तत्रोत्तरम्—श्रामुशव्देन व्यवहारंख पुहला उच्यन्तं निश्चयेन तु वर्षादिगुणानां पूरणगलनयोगात्पुहला इति वस्तुवृत्या पुनरग्रुशब्दः सूर्मवाचकः । तद्यथा परमेग प्रकर्षेगाग्रुः अग्रुकोऽर्थः सूदम इति व्युत्पत्त्या परमाग्रुः स च सूद्मवाचकोऽग्रुशब्दो निर्विभागपुद्रलविवचायां पुद्रलाखवदिति । भ्रविभागिकालद्रन्यविवचायां त कालाए कघयतीत्रर्थः ॥२६॥

भ्रय प्रदेशलचग्रमुपलचयति ।

**ज्याख्या । ''जावदियं भ्रायासं भ्रविभागी पुग्गलाग्नुवट्टद्धं त**ं खु पदेसं जाग्रे'' यावस्त्रमाग्रमाकाशमविभागिपुद्रलपरमाग्रुना विष्टब्धं व्याप्तं तदाकाशं ख स्फटं प्रदेशं जानीहि हे शिष्य । कथंभूतं ''सव्वाखुट्टाखदाखरिहं'' सर्वाखुनां सर्वपरमाण्नां सूक्मस्कन्धानां च स्थानदानस्यावकाशदानस्याहं याग्यं समर्थ-मिति । यत एवेत्यंभूतावगाहुनशक्तिरस्त्याकाशस्य तत एवासंख्यातप्रदेशेऽपि लोके ग्रनन्तानन्तजीवास्तेभ्योऽप्यनन्तगुणपुद्रला ग्रवकाशं लभन्ते । तथा चोक्तं जीवपुद्रलविषयेऽवकाशदानसामर्थ्यम् "एगशिगादशरीरे जीवादव्यप-माखदे।दिद्रा । सिद्धेहि श्रर्णत्रुषा सन्त्रेष वितीदकालेष ॥ १ ॥ जगाढगाढ-शिचिदो पुग्गलकाए हि सञ्बदो लोगो । सुहुमे हि वादरे हि य शंताशंतेहिं विविद्वेद्दिः ।२।" अथ मतः मूर्त्तपुद्गलानां भेदो भवतु नास्ति विरोधः । अमूर्त्ता-खण्डस्याकाशद्रव्यस्य कथं विभागकल्पनेति । तन्ना रागाद्यपाधिरहितस्वसंवेदन-**मुनियुगलस्यावस्थानच**ेत्रमेकमनेकं प्रत्यच्चभावनोत्पन्नसुखामृतरसास्वाद**त**प्रस्य वा। यद्येकं तर्हि द्वयोरेकत्वं प्राप्नोति न च तथा। भिन्नं चेत्तदा निर्विभाग-द्रव्यस्यापि विभागकल्पनमायातं घटाकाशपटाकाशमित्यादिवदिति ॥२७॥ एवं सुत्रपञ्चकेन पञ्चास्तिकायप्रतिपादकनामा कृतीयोऽन्तराधिकारः ॥

इति श्रीनेमिचन्द्रसँद्धान्तदेवविरचिते द्रव्यसंप्रहमन्थे नमस्कारादिसप्त-विंशतिगाथाभिरन्तराधिकारत्रयसमुदायेन षड्द्रव्यपश्चास्ति-कायप्रतिपादकनामा प्रथमाधिकारः समाप्तः ॥ अतःपरं पूर्वोक्तषड्द्रव्याणां चृलिकारूपेण विस्तरव्याख्यानं क्रियतं । तद्यथा-

परिणामि-जीव-मुत्तं, सपदेसं एय-खेष-किरियाय । ण्रिचं कारण-कत्ता, सव्वगदिमदरं हि यपवेसे ॥१॥ दुणिणय एयं एयं , पंच-त्तिय एय दुणिण चडरो य । पंच य एयं एयं, एदेसं एय उत्तरं णोयं ॥२॥

व्याख्या । ''परिग्रामि'' इत्यादिव्याख्यानं क्रियते । परिग्रामपरिग्रामिनी जीवपुद्रत्तौ स्वभावविभावपर्यायाभ्यां कृत्वा, शेषचत्वारि द्रव्याणि विभावव्यञ्ज-नपर्यायामावान्मुख्यष्ट्रत्यापुनरपरिग्रामीनीति।''जीव'' ग्रुद्धनिश्चयनयेन विग्रुद्ध-

ज्ञानदर्शनस्वभावं शुद्धचैतन्यं प्राग्रशब्देनोच्यते तेन जीवतीति जीव: । व्यव-हारनयेन पुनः कर्मोदयजनितद्रव्यभावरूपैश्चतुभिः प्राग्रैर्जीवति, जीविष्यति, जीवितपूर्वो वा जीव: । पुद्रलादिपश्चद्रव्याणि पुनरजीवरूपाणि । "मुत्त" शुद्धात्मनो विलक्तग्रस्पर्शरसगन्धवर्णवती मूर्त्तिरुच्यते, तत्सद्भावान्यूर्त्तः पुद्रलः । जीवद्रन्यं पुनरनुपचरितासङ्कृतन्यवहारेण मूर्त्तमपि शुद्धनिश्चयनयेनामूर्त्तम्, धर्माधर्माकाराकालद्रज्याणि चामूर्तानि । ''सपदेसं'' लोकमात्रप्रमितासंख्येय-प्रदेशलुक्तर्णं जीवद्रव्यमादिं कृत्वा पञ्चद्रव्याणि पञ्चास्तिकायसंज्ञानि सप्रदे-शानि । कालुद्रव्यं पुनर्वेहुप्रदेशत्वलक्त्रग्रकायत्वाभावादप्रदेशम् । "एय" द्रव्या-र्थिकनयंन धर्माधर्माकाशद्रव्याण्येकानि भवन्ति । जीवपुद्रलकालद्रव्याणि पुनर-नेकानि भवन्ति । "खेत्त" सर्वद्रव्यागामवकाशदानसामर्थ्यात् चेत्रमाकाश-मंकम् । शेषपञ्चद्रव्याण्यचेत्राशि । "किरियाय" चेत्रात्चेत्रान्तरगमनरूपा परिस्पन्डवरी चलनवर्ता क्रिया सा विद्यते ययास्ती क्रियावन्तौ जीवपुद्रली। धर्माधर्माकाशकालद्रव्याणि पुननिष्क्रियाणि । "ग्रिष्ठं" धर्माधर्माकाशकाल-द्रव्याणि यद्यप्यर्थपर्यायत्वेनानित्यानि, तथापि मुख्यवृत्त्या विभावव्यव्जनपर्या-याभावात्रित्यानि, द्रन्यार्थिकनयेन च जीवपुद्गसद्रन्ये पुनर्यद्यपि द्रन्यार्थिकनयापे-चया नित्ये तथाप्यगुरुज्ञघुपरिणतिस्वरूपस्वभावपर्यायापेत्तया विभावव्यव्जनप-र्यायापंच्रया चानित्ये। "कारण" पुद्रलधर्माधर्माकाशकालद्रव्याणि व्यवहारनयेन जीवस्य शरीरवाड् मनःप्राखापानादिगतिस्थित्यवगाहवर्त्तनाकार्याखि कुर्वन्तीति कारगानि भवन्ति । जीवद्रन्यं पुनर्यचिप गुरुशिष्यादिरूपेण परस्परापमहं करोति तथापि पुद्रलादिपञ्चद्रव्यायां किमपि न करोतीत्यकारयाम् । ''कत्ता'ः शुद्धपरिया-मिकपरमभावग्राहकोण शुद्धद्रव्यार्थिकनयेन यद्यपि बन्धमोत्त्रद्रव्यभावरूपपुण्य-पापघटपटादीनामकर्त्ता जीवस्तथाप्यशुद्धनिश्चयेन शुभाशुभोपयागाभ्यां परिखतः सन् पुण्यपापवन्धयाः कर्त्ता फलमोक्ता भवति । विद्युद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिज-शुद्धात्मद्रन्यस्य सम्यक्श्रद्धानज्ञानुष्ठानरूपेण शुद्धोपयोगेन तु परिखतः सन् मोचस्यापि कर्त्ता तत्फलभोक्ता चेति । धुमाधुमधुद्धपरिखामानां परिखमनमेव कर्तृत्वं सर्वत्र ज्ञातन्यमिति । पुद्रलादिपश्चद्रन्याणां च स्वकीयस्वकीयपरिणामेन परिख्यनमेव कर्तृत्वम्। वस्तुवृत्त्या पुनः पुण्यपापादिरूपेखाकर्तृत्वमेव । ''सर्व्वग ''' लोकालोकव्याप्यपेचया सर्वगतमाकाशं भण्यते । लोकव्याप्य-

पेचया धर्माधर्मी च । जीवद्रव्यं पुनरेकजीवापेचया लोकपूरवावस्यां विहाया-सवगतं, नानाजीवापेचया सर्वगतमेव भवति, पुद्रलद्रव्यं पुनर्लोकरूपमहा-्रस्तन्धापेचया सर्वगतं, शेष पुद्रलापेचया सर्वगतं न भवति, कालद्रव्यं पुनरेक-कांलाग्रहच्यापेचया सर्वगर्त न भवति, लोकप्रदेशप्रमाग्यनानाकालाग्राविवचया 'लोको सर्वगर्व भवति । "इदरंहि यपनेसे" यद्यपि सर्वद्रव्याणि व्यवहारेणैक-् चेत्रावगाहेनान्योन्यप्रवेशेन तिष्ठन्ति तथापि निश्चयन्येन चेतनादिस्वकीयस्वरूपं 'न सजन्तीति ।। अत्र षड् इन्यंषु मध्ये बीतरागिचदानन्दैकादिगुग्यसमार्व . हुमाह्यममनोवचनकायञ्चापार रहितं निजशुद्धात्मद्रञ्यमेवे।पादेयमिति भावार्घः ।। 🧨 ब्रत ऊर्ड् वं पुनरपि षड्द्रव्यायां मध्ये द्वेयोपादेयखरूपं विशेषेण विचार-यति । तत्र शुद्धीनश्चयनयेन शक्तिरूपेश शुद्धवृद्धैकस्वमानत्वात्सर्वे जीवा चपा-ः देशा भवन्ति । व्यक्तिरूपेश पुनः पञ्चपरमेष्टिन एव । तत्राप्यहीत्सद्भद्वयमेव । . ' तत्रापि निश्चयेन सिद्ध एव । परमनिश्चयेन तु भोगाकाङ् चादिरूपसमस्त-विकल्पजालरहितपरमसमाधिकाले सिद्धसदृशः सशुद्धात्मैवीपादेयः शेपद्रव्याणि हेयानीति तात्पर्यम् । शुद्धवुद्धैकस्त्रमाव इति कोऽर्थः ? मिघ्यात्वरागादिसमन्त-विमानरहितलेन शुद्ध इत्युच्यते केवलज्ञानाद्यनन्तगुणसहितत्वाद्भृद्धः । इति युद्धकुरुक्किलचर्यं सर्वत्र ज्ञातन्यम् । इति पद्द्रन्यचूलिका समाप्ता । चूलिका-शब्दार्थः कंथ्यते—चूलिका विशेषव्याख्यानम् , प्रथवा उक्तानुक्तव्याख्यानम् , उकानुक्रसंकीर्शक्याख्यानं चेति।।

ष्रतः परं जीवपुद्रलपर्यायरूपायामास्रवादिसप्तपदार्थानामेकादशगाया-पर्यन्तं व्याख्यानं करोति । तत्रादौ ''ध्रासववंषण्' इत्याद्यिकारस्त्रगार्थका, वदनन्तरमास्रवपदार्थव्याख्यानरूपेण ''श्रासवदि जेण'' इत्यादि गाधात्रयं, वतःपरं वन्धव्याख्यानरूपेन ''वल्किदि कम्म'' इति प्रशृतिगाधाद्वयं, वतोऽपि संवरकथनरूपेण ''चेद्यापरिक्षामा'' इत्यादि स्त्रद्वयं, वत्रश्च निर्जरा-प्रतिपादनरूपेण ''जञ्च कालेण ववेण य'' इति प्रशृतिस्त्रमेकं, वदनन्तरं मोच-सरूपकथनेन ''सव्यस्स कम्मणो'' इत्यादि स्त्रमेकं, वत्रश्च पुण्यपापद्वयकथनेन ''सुद्दासुद्व'' इत्यादि स्त्रमेकं चेत्येकादशगाधामिः स्वलसप्तकससुदायेन द्वितीयाधिकारे ससुदायपातनिका ।

भत्राह शिष्यः—यद्येकान्तेन जीवाजीवै। परिग्रामिनौ मनतस्तदा संयोग-

पर्यायरूप एक एव पदार्थ:, यदि पुनरेकान्तेनापरिशामिनौ भवतस्तदा जीवा-जीवद्रव्यरूपी द्वावेव पदार्थी, तत स्रास्त्रवादि सप्तपदार्थाः कथं घटन्त इति । तत्रोत्तरं--कथंचित्परिणामित्वाद् घटन्ते । कथंचित्परिणामित्वमिति कोऽर्थः १ यथा स्फटिकमिणिविशेषा यद्यपि स्वभावेन निर्मलस्तथापि जपापुष्पाद्यपाधि-जनितंपर्यायान्तरपरिखितं गृह्णाति । यद्यप्युपाधिं गृह्णाति तथापि निश्चयंन शुद्धस्वमावं न त्यजित तथा जीवोऽपि यद्यपि शुद्धद्रव्यार्थिकनयंन सहजशुद्ध-चिदानन्दैकस्वभावस्तथाप्यनादिकर्भवन्धपर्यायवशेन रागादिपरद्रच्योपाधिपर्यायं गुह्माति । यद्यपि परपर्यायेग परिणुमति तथापि निश्चयेन शुद्धस्वरूपं न त्यजति । पुद्रलोऽपि तथेति । परस्परसापेत्तत्वं कथंचित्परिग्रामित्व-एवं कशंचित्परिणामित्वे सति जीवपुद्रलसंयोगपरिणति-निर्वृत्तत्वादाम्मवादिसप्तपदार्था घटन्ते । ते च पूर्वोक्तजीवाजीवाभ्यां सह नव भवन्ति तत एव नव पदार्थाः । पुण्यपापपदार्थद्वयस्याभेदनयेन कृत्वा पुण्यपापयोर्वन्धपदार्थस्य वा मध्ये ग्रन्तर्भावविवचया सप्ततत्त्वानि भग्यन्ते। हे भगवन, यद्यपि कथंचित्परिक्षामित्ववलेन मेदप्रधानपर्यायार्थिकनयेन नव-पदार्थाः सप्ततत्त्वानि वा सिद्धानि तथापि तैः कि प्रयोजनम् । यथैनाभेद-नयेन पुरुयपापपदार्थद्वयस्यान्तर्भावा जातस्तयेव विशेपाभेदनयविवन्तायामास्र-वादिपदार्थानामपि जीवाजीवद्वयमध्यंऽन्तर्भावे कृते जीवाजीवै। द्वावेव पदार्था-विति । तत्र परिहारः—हेथापादेयतत्तपरिज्ञानप्रयाजनार्थमास्रवादिपदार्थाः व्याख्यया भवन्ति । तदेव कथयति---उपादेयतत्त्वमत्त्रयानन्तसुखं, तस्य कारणं माचो, मोचस्य कारणं संवरनिर्जराद्वयं, तस्य कारणं विशुद्धज्ञान-दर्शनस्वभावनिजात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरणलचणं निश्चयरवत्रयस्वरूपं, तत्साधकं व्यवहाररत्नत्रयरूपं चेति । इदानों हेयतत्त्वं कथ्यते--- माकुलत्वोत्पादकं नारकादिदु.खं निश्चयंनेन्द्रियसुखं च द्वेयतत्त्वम् । तस्य कारणं संसारः, संसार-कारणमास्त्रवत्रंथपदार्यद्वयं, तस्य कारणं पूर्वोक्तन्यवहारनिश्वयरत्नत्रयाद्विलचर्य मिथ्यादर्शनज्ञानचारित्रत्रयमिति । एवं द्वेयापादेयतस्वव्याख्याने कृते सति सप्ततस्वनवपदार्थाः स्वयमंव सिद्धाः ।

इदानी कस्य पदार्थस्य कः कर्त्तेति कथ्यते—्निजनिरश्वनशुद्धात्मभावनी-त्यत्रपरमानन्दैकलचणसुखासृतरसास्वादपराङ् सुखे। बहिरात्मा भण्यते । स चालवयन्थपायपदार्थत्रयम्य कर्ना भवनि । कापि काले पुनर्मन्द्रमिच्यान्यमन्द्र-कपायादयं भति भोगासार् चादिनिदानवन्येन भाविकानं पापानुवन्धिपुण्य-पटार्थस्यापि कत्तां भवति । यस्यु पर्धानायांत्ररात्मना विमन्ताः सम्यक्तिः स संवर्रानर्जरामान्तपरार्धेत्रयम्य कर्ना भवति । रागादिविभावरहिसप्रसम्पमाथिकं यदा सातु समर्थी न भवति तदा विषयकवार्यात्मवादुःयानव अनार्य समार-मितिन्छेरं कूर्वन पुण्यानुद्रान्धर्शामंकरनामयान्यादिविशिष्टपुण्यवरार्णस्य कत्तां भवति । कर्तृन्वविषये नगरिभागः कन्यते । मिन्यात्ष्येत्रीयस्य पुष्टलद्रस्य-वर्यायरूपाणामास्यवयन्तपुण्यवापपदार्घानां कर्त्यन्त्रमतुषर्यागनाम् इतस्यवराग्यः. जीवभावपर्यात्रमपामां पुनमगुरुनिधायनयेनेति । सन्याद्रष्टेन्तु संवरनिर्वसामा-चपदार्यानां इञ्चरूपामां पन्सर्रं न्वं वङ्ग्यन् चित्रतामङ्गरभवद्यांगा, अंतिभावपर्याः यान्पाणां नु विप्रचितंकदेशशुद्धनिश्चयनयेनेति । यरमशुद्धनिश्चयेन नु ''रा वि उप-जर, गविमरह, यंशु न मास्त्य परेह। जित्र परमन्त्यं जीहया, जिल्लवस एन भएंड इति।" बचनाइन्धमार्चा न म्नः। म च ध्वांतिविविधितंकदेशशुद्धनिभय भाग-मभाषया कि' भण्यते—स्वगृद्धारमसयक्ष्रद्वानतानानुपरराष्ट्रपेत भवित्र्यतीति भव्यः, गर्वभृतम्य भव्यन्यसंक्षम्य गारिगामिकभात्रम्य संबन्धिनां स्वीनर्भण्यते । श्रप्यान्मभाषया पुनर्दृष्टाराविरूपशुद्धपारिगामिकशावित्ययं भावना भण्यतं, पर्यायनामान्तरेरा निर्विकल्पममाधिर्यागृहोपयामादिकं वैधि । यत एव भावना मुनिकारणं तत एव भूट्यारिकाभिकभाता ध्यंयरूपं भवति ध्यानभात्रना-क्षंत्र सथित । क्षमादिति चेन-ध्यानभाषनापर्यायो विनश्वरः स च इच्य-कपत्ताद्रविनश्चर इति । इदमन मान्यर्यं-मिध्यात्त्ररागादिविकन्यज्ञानसीःतनिज्ञ-शृद्धालभावनात्वनपुजानर्न्द्रभननागम्यमंबित्तिरूपा च भावना गुरिकागम् भवति । तां च काऽपि जनः कंनापि पर्यायनामान्तरेगा भणनीति । एवं पूर्वीक्तप्रकारेखाने कान्तव्याग्यानेनाम्बयनभपुण्यपापपदार्थाः जीवपुद्रलुसंयाग्-परिकासस्पविभावपर्यायेकात्पवन्तं । संवरनिर्जरामान्तपदार्थाः पुनर्जीवपुट्रल-संयागपरिकामविनागात्पन्तंन विविचत्तिसभावपर्यायांकति स्थितम ॥

## तराष्ट्रा---

व्याल्या । ''ग्रामव'' निरास्रवस्त्रसंवित्तिविल्चणग्रुभाग्रुभपरिणागंन ग्रुभाग्रुभकर्मागमनमास्रवः । ''त्रंथण'' घन्थातीतग्रुद्धात्मोपल्यस्भभावनान्युत- जीवस्य कर्मप्रदंशैं: सह संग्लेपो वन्धः । "संवर" कर्मास्रविनरीधसमर्थस्स्वितिपरियातजीवस्य शुमाशुभकर्मागमनसंवर्यं संवरः । "यिज्ञर" शुद्धो-पयागमावनासामर्थ्येन नीरसीमूतकर्मपुद्रज्ञानामेकदेशगज्ञनं निर्जारा । "माक्ता" जीवपुद्रज्ञसंश्लंपरूपवन्धस्य विघटने समर्थः स्वशुद्धात्मोपज्ञव्धि-परियामा मान्च इति । "सपुण्यपावा जे" पुण्यपापसिद्वता ये "ते वि समासेण पमणामा" यथा जीवाजीवपदार्थे व्याख्याता पूर्व तथा तानप्यास्रवादि-पदार्थान् समासेन संचंपेण प्रमणामा वयं, ते च कथंमूताः "जीवाजीव-विसंसा" जीवाजीवविशेषाः । विशेषा इसस्य कोऽर्थः पर्यायाः । चैतन्या श्रशु-द्वपरियामा जीवस्य, श्रचेतनाः कर्मपुद्रज्ञपर्याया श्रजीवस्यंत्रर्थः । एवमधिकार-स्त्रगाथा गता ॥२८॥

श्रय गाथात्रयेणास्रवन्याख्यानं क्रियते, तत्रादे। भावासवद्रन्यास्रवस्परूपं सूचयति ।

व्याख्या । "श्रासविद जेण कम्मं परिणामेणपणो स विण्णेक्रो मावा-सवेगः" ग्रासवित कर्म यंन परिणामेनात्मनः स विक्रेया भावास्तवः । कर्मास्तव-निमू लनसमर्थशुद्धात्मभावनाप्रतिपचभूतेन येन परिणामेनास्त्रवित कर्म कस्या-रमनः खस्य स परिणामा भावास्त्रवो विक्रेयः । स च कर्थभूतः "जिणुत्तो" जिनेन वीतरागसर्वक्रेनोक्तः । "कम्मासवर्णं परो होदि" कर्मास्त्रवर्णं परो भवित ज्ञानावरणादिद्वव्यकर्मणामास्रवणमागमनं परः, पर इति कोऽर्थः—मावास्त्र-वाद्व्यो भित्रां भावास्त्रव निमित्तेन तैलमृचितानां धूलिसमागम इव इन्यास्रवे भवतीति । नतु "ग्रास्त्रवित येन कर्म" तेनैव पदेन द्रव्यास्रवे लब्धः, पुनरिष कर्मास्त्रवर्णं परो भवतीति द्रव्यास्त्रवव्याख्यानं किमर्थमिति यदुक्तं त्र्या तत्र । येन परिणामेन किं भवति श्रास्त्रवित कर्म तत्परिणामस्य सामर्थ्यं दिशतं न च इव्यास्त्रवव्याख्यानमिति भावार्थः ॥२-६॥

भ्रय भावास्त्रवस्तर्षं विशेषण कथयति।

च्याख्या । "मिच्छत्ताविरदिपमादजोगकोहादग्रे।" मिथ्यात्वाविरितप्रमा-द्यागक्रोधादयः । अभ्यन्तरं वीतरागनिजात्मतत्त्वानुभूतिरुचिवषये विपरीता-भिनिवेशजनकं बहिविषये तु परकीयशुद्धात्मतत्त्वप्रभृतिसमस्तद्वच्येषु विपरीता-भिनिवेशोत्पादकं च मिथ्यात्वं भण्यते । अभ्यन्तरं निजपरमात्मस्तरूपभाव- नोत्पन्नपरमसुखामृतरतिविक्षच्या वहिर्विषये पुनरव्रतरूपाचेत्यविरतिः। श्रभ्य-न्तरे निष्प्रमादशुद्धात्मानुभृतिचलनरूपः वहिर्विपये तु मूलोत्तरगुग्रमलजन-कश्चेति प्रमादः । निश्चयेन निष्कियस्यापि परमत्मानो व्यवहारेख वीर्यान्तराय-चरोपरामात्पत्रो मनोवचनकायवर्गवावलस्वनः कर्मादानहेतुभूत स्रात्मप्रदेश-परिस्पन्दो याग इत्युच्यते । अभ्यन्तरं परमोपशममूर्त्तिकेवलज्ञानाद्यनन्तगुण-स्तभावपरमात्मस्वरूपचोभकारकः वहिर्विपये तु परेपां संवन्धित्वेन क्रूरत्वाद्या-वेशरूपा. क्रोधादयरचेत्युक्तळाचाणाः पञ्चास्रवा. ''ग्रथ'' ग्रथो ''विण्लेया'' विद्येया आतन्याः । कतिभेदास्ते ''पण पण पणदश तिय चढु कमसो भेदा दु" पश्चपश्चपश्चदरात्रिचतुर्भेदाः क्रमशो भवन्ति पुनः । तद्याहि ''एयंत बुद्धदरसी विवरीचे। वंभतावसा विगाचा । इंदा विय संसइदा मका हिच्छे। चैव श्रण्यायो इति गाघाकधितलक्त्रयं पश्चिवधं मिष्ट्यात्वम् । हिंसानृतस्ते-यात्रह्मपरिमहाकाड् चारूपेग्राविरतिरपि पश्चविधा । श्रयवा मनःसहितपञ्चेन्द्रि-यप्रवृत्तिपृथिन्यादिपट्कायविराधनाभेदेन द्वादशविधा । ''विकहा तह्रय कसाया इंदिय खिद्दाय तह्य पखयो य । चदु चदु पखमेगेगं हुंति पमादाहु पण्णरसा ।" इति गाथाकथितक्रमेख पञ्चदश प्रमादाः । मनोवचनकायव्या-पारमेदेन त्रिविधो योग:, विस्तारेश पञ्चदशभेदो वा । क्रोधमानमायालोमभेदेन कपायाश्चत्वारः, कपायनोकपायभेदेन पश्चविंशतिविधा वा । एते सर्वे भेदाः-कस्य संबन्धिनः ''पुञ्चस्स'' पूर्वसूत्रोदित्तभावास्रवस्येत्यर्थः ॥३०॥

## श्रय द्रव्यास्रवस्वरूपमुद्यीतयति ।

व्याख्या। "णाणावरणादीयं" सहजशुद्धकेवलक्षानमभेदेन केवलकानाध-नन्तगुणाधारभूतं ज्ञानशब्दवाच्यं परमात्मानं वा श्रावृणोतीति ज्ञानावरणं, वदादिर्थेपां तानि ज्ञानावरणादीनि तेषां ज्ञानावरणादीनां "जोगां" योग्यं "जं पुगालं समासवदि" स्तेहाभ्यक्तशरीराणां धूलिरेणुसमागम इव निष्कषाय-श्रद्धात्मसंवित्तिच्युतजीवानां कर्मवर्गणारूपं यत्पुद्रलह्रव्यं समासवति "इव्वा-सवी स ग्रेग्नो" ह्रव्यास्त्रवः स विज्ञेयः । "श्र्यपेयमेग्रो" स च ज्ञानदर्शना-वरणीयवेदनीयमाहनीयायुर्नामगोत्रान्तरायसंज्ञानामष्टमूलप्रकृतीनां भेदेन, वर्षेव "पण णव दु श्रद्धवीसा चड तियणवदीय दे।िण्ण पंचेव । वावण्णहीण वियस-यपयिविवासेण हेंति ते सिद्धा।" इति गायाकिष्ठतक्रमेणाष्टचत्वारिंशद- धिकशतसंख्याप्रमितोत्तरप्रकृतिभेदेन तथा चासंख्यंयलोकप्रमितपृथिवीकाय-नामकर्माद्युत्तरोत्तरप्रकृतिरूपेणानेकभेद इति "जिण्यक्लादो" जिनख्याते। जिनप्रयीत इत्यर्थः ॥३१॥ एवमास्रवन्याख्यानगाथात्रयेण प्रथमस्वलं गतम् ।

त्रतःपरं सूत्रद्वयेन वन्धव्याख्यानं क्रियते । तत्रादेः गाथापूर्वार्धेन भाव-वन्धमुत्तरार्धेन तु द्रव्यवन्धस्वरूपमावेदयति ।

व्याख्या। "बज्मिदि कर्मा जेख दु चेद्दणमावेख भाववंधो से।" वध्यतं कर्म येन चेतनभावेन स भाववन्धो भवति। समस्तकर्मवन्धविध्यंसनसमर्था-सण्डेकप्रत्यचप्रतिभासमयपरमचैतन्यविद्वासलच्छज्ञानगुख्य, अभेदनयेना-तन्तज्ञानादिगुखाधारभूतपरमात्मनो वा संबन्धिनी या तु निर्मलानुमृतिस्तद्वि-पचमृतेन मिथ्यात्वरागादिपरिखतिरूपंख वाऽशुद्धचेतनभावेन परिखामेन वध्यते ज्ञानावरखादि कर्म येन भावेन स भाववन्धो भण्यते। "कम्मादपदेरााखं अण्योण्यपवेसखं इदरो" कर्मात्मप्रदेशानामन्योन्यप्रवेशनमितरः। तेनैव भाव-वन्धिनिमत्तेन कर्मप्रदेशानामात्मप्रदेशानां च चीरनीरवदन्योन्यं प्रवेशनं संश्लेषा द्रव्यवन्ध इति।।३२॥

भ्रथ तस्यैव वन्थस्य गाथापूर्वार्धेन प्रकृतिवन्धादिमेदचतुष्टयं कथणति, उत्तरार्धेन तु प्रकृतिवन्धादीनां कारग्रं चेति ।

च्याख्या । "पयदिद्विद्वयस्यागण्यदेसमेदा दु चदुविधा वंधा" प्रकृति-स्थित्यनुभागप्रदेशमेदाचनुविधा बन्धा भवति । तथाहि ज्ञानावरस्थियस्य कर्मसः का प्रकृतिः १ देवतायुखवस्त्रमिव ज्ञानप्रच्छादनता । दर्शनावरस्थियस्य का प्रकृतिः । राजदर्शनप्रतिषेधकप्रतीहारवद्रर्शनप्रच्छादनता । सातासातवेदनीयस्य का प्रकृतिः १ मधुलिप्तस्तद्भधारास्त्रादनवदरपसुखबहुदुःखोत्पादकता । मोहनीयस्य का प्रकृतिः १ मद्यपानवद्धयेपादेयविचारविकलता । आयुःकर्मसः का प्रकृतिः १ निगडवद्गत्यन्तरगमनिवारस्यता । नामकर्मसः का प्रकृतिः १ चित्रकारपुरुषवन्त्रानास्त्रपक्षरस्या । गोत्रकर्मसः का प्रकृतिः १ गुरुल्युभाजनकारकक्रुम्भकार-वदुधनीचगोत्रकरस्या । ग्रात्रकर्मसः का प्रकृतिः १ ग्रुरुल्युभाजनकारकक्रुम्भकार-वदुधनीचगोत्रकरस्या । ग्रात्रकर्मसः का प्रकृतिः १ ग्रुरुल्युभाजनकारकक्रुम्भकार-वदुधनीचगोत्रकरस्या । ग्रात्रकर्मसः का प्रकृतिः १ माण्डागारिकवदानादि-विप्रकरस्यतेति । तथाचोक्तं—"पडपिडहारसिमजाहिडिचित्तकुलालमंडयारीसं । जह एदेसिं भावा तहिवह कम्भा सुस्यव्या ।" इति दृष्टान्ताष्टकेन प्रकृति-वन्धो ज्ञातन्यः ॥ स्रजागोमहिष्यादिदुग्धानां प्रहरद्वयादिस्वकीयमधुरस्यावस्थान-वन्धो ज्ञातन्यः ॥ स्रजागोमहिष्यादिदुग्धानां प्रहरद्वयादिस्वकीयमधुरस्यावस्थान- पर्यन्तं यथा शितिर्भण्यते तथा जीवप्रदेशेष्विप यावत्कालं कर्मसम्बन्धेन शिति-स्ताबत्कालं स्थितिवन्धे। ज्ञातव्यः । यथा च तेषामेव दुग्धानां वारतम्येन रसग-तशक्तिविशेषोऽतुमागा भण्यते तथा जीवप्रदेशस्थितकर्मस्कन्धानामपि सुखदःख-हातसमर्थशक्तिविशेषोऽत्रसागवन्था विज्ञेयः । सा च घातिकर्मसम्बन्धिनी शक्ति-र्वतादार्विश्वपाषासभेदेन चतुर्घा । तथैवाश्चभाऽघातिकर्मसम्बन्धिनी निम्बका-जीरविषहालाहलरूपेश । शुभाघातिकर्मसम्बन्धिनी पुनर्गडखण्डशर्करामृत-रूपेण चतर्घा भवति । एकैकात्मप्रदेशे सिद्धानन्तैकमागसंख्या अभव्यान-न्तगराप्रसिता ग्रनन्तानन्तपरमारावः प्रतिचरावन्धमायान्तीति प्रदेशबन्धः । इदानीं बन्धंकारणं कथ्यते । "जीगा पयहिपदेसा ठिदिश्रणसागा कसायदे। होति। " योगात्प्रकृतिप्रदेशी स्थित्यनुभागी कषायता भवत इति । तथाहि निश्चयेन निष्क्रियाणामपि श्राद्धात्मप्रदेशानां व्यवहारेण परिस्पन्दनहेतुर्योगः. तसात्प्रकृतिप्रदेशवन्धद्वयं भवति । निर्दोषपरमात्ममावनाप्रतिवन्धककोधादिक-षायोदयात स्थित्यनुभागवन्यद्वयं भवतीति। श्रास्त्रवे बन्धे च मिश्यात्वाविरत्यादिकार-गानि समानानि को विशेष इति चेत नैवं-प्रथमचर्गे कर्मस्कन्धानामागमनमा-स्रवः, ग्रागमनानन्तरं द्वितीयचारादे। जीवप्रदेशेष्ववस्थानं बन्ध इति भेदः। यत एव योगकषायाद्वन्धचतुष्टर्य भवति तत एव वन्धविनाशार्थं योगकषाय-सागेन निजश्रद्धात्मनि भावना कर्त्तव्येति तात्पर्यम् ॥३३॥ एवं बन्धव्याख्या-नेन सुत्रद्वयेन द्वितीयं स्थलं गतम् ।

श्रत कर्ध्व गाथाद्वयेन संवरपदार्थः कथ्यते । तत्र प्रथमगाथायां भावसंवर-द्रव्यसंवरस्वरूपं निरूपयति ।

व्याख्या। "चेदणपरिणामा जो कम्मस्सासविणरोष्ट्यो हेक सो भावसंव-रो खलु" चेतनपरिणामा यः कथंभूतः कर्माखविनरोधने हेतुः स भावसंवरो भवति खलु निश्चयेन। "द्व्वासवरोष्ट्यो श्रण्यो।" द्रव्यकर्मासविनरोधने सत्यन्यो द्रव्यसंवर इति। तद्यथा—निश्चयेन स्वतः सिद्धत्वात्परकारणिनरपेचः, स चैवाविनश्वरत्वान्नित्यः परमोद्योतस्वभावत्वात्त्वपरप्रकाशनसमर्थः, श्रनाद्यन-प्तत्वादादिमध्यान्तमुक्तः, दृष्टश्रुतानुभृतभोगाकाङ् चारूपनिदानवन्धादिसमस्व-रागादिविभावमलरिवत्वादत्यन्तिनर्मलः, परमचैतन्यविलासलच्चात्वाचिदुच्छ-लनिर्मरः, स्वामाविकपरमानन्दैकलच्चात्वात्परमसुखमूर्त्तः, निरास्वयस्चन स्तभावत्वात्सर्वकर्मसंवरहेतुरित्युक्तज्ञच्यः परमात्मा तत्स्त्रभावेनेात्पन्नो याऽसा द्युद्धचेतनपरिखामः स भावसंवरा भवति । यस्तु भावसंवरात्कारखभूवादुत्पन्नः कार्यभूतो नवतरद्रच्यकर्मागमनाभावः स द्रच्यसंवर इत्यर्थः ॥

त्रय संवरविषयनथविभागः कथ्यते । तथा हि मिथ्यादृष्ट्यादिचीयाकपा-यपर्यन्तमुपर्युपरि मन्दत्वात्तारतम्येन तावदशुद्धिनश्चयां वर्ततं । तस्य मध्यं पुनगु पस्मानभेदेन ग्रुभाग्रुभग्रुद्धानुष्ठानरूपयागत्रयन्यापारस्तिष्ठति। तदुच्यते— मिथ्यादृष्टिसासादनमिश्रगुण्स्थानेपूपर्युपरि मन्दत्वेनाश्चभोपर्यागा तताऽप्यसंयतसम्यग्दष्टिश्रावकप्रमत्तसंयतेषु पारम्पर्येण शुद्धोपयोगसाधक उपर्युः-परि तारतम्येन शुभापयांगा वर्त्तते, तदनन्तरमप्रमत्तादिचीयकपायपर्यन्तं जघन्यमध्यमात्कृष्टभेदेन विविचतिकदेशशुद्धनयरूपशुद्धोपयागा वर्तते, तत्रैदं मिथ्यादृष्टिगुणस्थाने संवरा नास्ति, सासादनादिगुणस्थानेषु ''सोलसपणवीस-यार्थं दसच उछक्रेक्षवंधवी छिन्ना। दुगतीसचदुरपुञ्चे पयासीलहजागियो एक्नो।।" इति बन्धविच्छेदत्रिभङ्गीकधितक्रमेखोप्यू परि प्रकर्षेण संबरे। ज्ञातब्य इति । ब्रद्युद्धनिश्चयमध्ये मिथ्यादृष्ट्यादिगुणस्थानंपूपयागत्रयं न्याख्यातं, तत्रा-श्रद्धनिश्चये श्रद्धोपयागः कथं घटत इति चेत्तत्रोत्तरं—श्रद्धोपयागे श्रद्धवुद्धैकल-भावे। निजात्मा ध्येयस्तिष्ठति तेन कारग्रेन शुद्धध्येयत्वाच्छुद्धावलम्बनत्वाच्छु-द्वात्मखरूपसाधकत्वाच ग्रुद्धोपयोगो घटते। स च संवरशब्दवाच्यः ग्रुद्धोपयोगः संसारकारग्रभूतमिञ्यात्वरागाद्यशुद्धपर्यायवदशुद्धां न भवति तथैव फलभूतकेव-लज्ञानलचण्युद्धपर्यायवत् शृद्धोऽपि न भवति किन्तु ताभ्यामश्रुद्वशुद्धपर्याया-भ्यां विलचणं शुद्धात्मानुभूतिरूपनिश्चयरत्नत्रयात्मकं मोचकारणमेकदेशव्यक्ति-रूपमेकदंशनिरावरणं च वृतीयमवस्थान्तरं भण्यते ।

कश्चिदाह—क्वेलज्ञानं सकलिनरावरणं शुद्धं तस्य कारणेनापि सकलिन-रावरणेन शुद्धेन भाज्यम्, उपादानकारणसदृशं कार्यं भवतीति वचनात् । तत्रो-त्तरं दीयते—युक्तमुक्तं भवता परं किन्त्पादानकारणमपि पाडशवर्षिकासुवर्षे-कार्यस्याधस्तनवर्षिकोपादानकारणवत्, मृन्मयकलशकार्यस्य मृत्पिण्डस्थासकोश-कुशूलोपादानकारणवदिति च कार्यादेकदेशेन भिन्नं भवति । यदि पुनरेकान्ते-नंगपादानकारणस्य कार्येण सहाभेदे। भेदो वा भवति तर्हि पूर्वेक्सपुवर्णमृति-कादृशन्तद्वयवन्कार्यकारखामावा न घटते ततः कि सिद्धं—एकदेशेन निरावर- यालेन चायोपशमिकज्ञानलचयामेकदेशव्यक्तिक्पं विविचितैकदेशे शुद्धनयेन संवरशब्दवाच्यं शुद्धोपयोगस्वरूपं सुक्तिकारणं भवति । यच लब्ध्यपर्याप्तसूक्षम-निगोदजीवे नित्योद्धाटं निरावरणं ज्ञानं श्रूयते तदिप सूक्त्मनिगोदसर्वजधन्य-चयोपशमापेच्या निरावरणं न च सर्वधा । कस्मादिति चेत्—तदावरणे जीवा-मावः प्राप्नोति । वस्तुत उपरितनचायोपशमिकज्ञानापेच्या केवलज्ञानापेच्या च तदिप सावरणं संसारिणां चायिकज्ञानाभावाच चायोपशमिकमेव । यदि पुनर्लोचनपटलस्यैकदेशनिरावरणवत्केवलज्ञानांशरूपं भवति तिर्हे तेनैकदेशोनािप लोकालोकप्रस्वचतां प्राप्नोति न च तथा दृश्यते । किन्तु प्रचुरमेघप्रच्छा-दितादित्यविम्वविविविलोचनपटलवृद्धा स्तोकं प्रकाशयतीत्यर्थः ॥

अय चयोपशमलच्यां कथ्यते । सर्वप्रकारेणात्मगुणप्रच्छादिकाः कर्मशक्तयः सर्वधातिस्पर्धकानि भण्यन्ते, निवचित्तैकदेशेनात्मगुणप्रच्छादिकाः शक्त्यो देशधातिस्पर्धकानि भण्यन्ते, सर्वधातिस्पर्धकानामुद्दयाभाव एव चयस्तेषामेवास्तित्वमुपशम उच्यते सर्वधात्युद्दयाभावलच्याच्चयेण सिहृत उपशमः तेषामेकदेशधातिस्पर्धकानामुद्दयश्चेति समुदायेन चयोपशमो भण्यते । चयोपशमे भवः
चायोपशमिको भावः । अथवा देशधातिस्पर्धकोदये सति जीव एकदेशेन
ज्ञानादिगुणं लभते यत्र स चायोपशमिको भावः । तेन कि सिद्धं—पूर्वोक्तस्कानागोदजीवे ज्ञानावरणीयदेशधातिस्पर्धकोदये सत्येकदेशेन ज्ञानगुणं लभ्यते
तेन कारणेन वन् चायोपशमिकं ज्ञानं न च चायिकं कस्मादेकदेशोदयसद्धावादिति । अयमत्रार्थः—यद्यपि पूर्वोक्तं ग्रुद्धोपयोगलचणं चायोपशमिकं ज्ञानं
मुक्तिकारणं भवति तथापि ध्यात्रपुरुषेण यदेव सकलनिरावरणमखण्डकस्मकलविमलक्षेवलज्ञानलचणं परमात्मखरूपं तदेवाहं न च खण्डज्ञानरूप इति भावनीयम् । इति संवरतत्त्वव्याल्यानविषये नयविमागो ज्ञातव्य इति ॥ ३४ ॥

श्रथ संवरकारणभेदान कथयतीत्येका पातनिका, द्वितीया तु कै: कुत्वा संवरो भवतीति पृष्ठे प्रत्युत्तरं ददातीति, पातनिकाद्वयं मनसि धृत्वा सूत्रमिदं प्रतिपादयति भगवान् ।

व्याख्या । 'वदसमिदीगुत्तीग्रो' व्रतसमितिगुप्तयः ''धन्माग्रुपिहा'' धर्मस्त-श्रैवातुप्रेचाः ''परीसहजग्रे। य'' परीसहजयश्च ''चारित्तं बहुभेयं'' चारित्रं बहुभेदयुक्तं ''ग्रायव्या भावसंवरविसेसा'' एते सर्वे मिलिता भावसंवरविशेषा मेद्दा ज्ञातव्याः । श्रथ विस्तरः—निद्ययेन विद्युद्धज्ञानदर्शनस्यमावनिजात्मत्त्वमावनोत्पन्नसुस्तसुधास्त्राद्वस्तेन समस्तद्युभाद्युभरागादिविकल्पनिवृत्तिन्न तम्, व्यवहारेख तत्साधकं हिंसानृतस्तेथान्रद्वपरिम्रहाच यावज्ञीवनिवृत्तिज्ञच्यां पक्षित्र विधं त्रतम् । निश्चयेनानन्त्रज्ञानादिस्त्रभावे निजात्मिन सम् सम्यक् समस्तरागादिविभावपरित्यागेन तन्नीनतिचन्त्वनत्मयत्वेन श्रयनं गमनं परित्यमनं समितिः, व्यवहारेख तद्वहिरङ्गसहकारिकारस्वभूताचारादिचरस्वमन्थोक्ता ईर्याभाषेषस्यादानिनचे पात्सर्गसंज्ञाः पश्च समितयः । निश्चयेन सहजद्यद्वात्ममावनाज्ञच्यो गृहस्थाने संसारकारस्वरागादिभयात्सस्यात्मनो गोपनं प्रच्छादनं भन्यनं प्रवेशनं रच्यां गृप्तिः, व्यवहारेख बहिरङ्गसाधनार्थं मनोवचनकायव्यापारिनरोधो गृप्तिः । निश्चयेन संसारे पतन्तमात्मानं घरतीति विद्युद्धज्ञान-दर्शनज्ञच्यानिजद्यद्वात्ममावनात्मको धर्मः, व्यवहारेख तत्साधनार्थं देवेन्द्रनरेन्द्रादिवन्द्यपदे धरतीत्युक्तमचमामार्दवार्जवसत्यशौचसंयमतपस्त्यागाकिश्चन्यनद्वान्वर्यक्तच्यां दशप्रकारो धर्मः ।

द्वादशानुप्रेचाः कथ्यन्ते—श्रघ्नुवाशरणसंसारैकत्वान्यत्वश्चित्वास्वसंवर-निर्जराज्ञोकवोधिदुर्लभधर्मानुनिन्तनमनुप्रेचाः। ताश्च कथ्यन्ते। तद्यथा—द्रव्या-र्थिकनयेन टङ्कोत्कीर्यक्षायकैकस्वभावत्वेनाविनश्वरस्वभावनिजपरमात्मद्रव्याद-न्यद् मिन्नं यज्जीवसंबन्धे श्रश्चद्धनिश्चयनयेन रागादिविभावरूपं भावकर्म, श्रनु-पमचिरतासङ्क् तव्यवहारेण द्रंव्यकर्मनोकर्मरूपं च तथैव तत्स्वस्वामिमावसम्बन्धेन गृहीतं यच्चेतनं वनितादिकम्, श्रचेतनं सुवर्णादिकं तदुभयमिन्नं चेत्युक्तःचणं तत्स-र्वमात्रु वमिति भावियतव्यम्। तद्भावनासहितपुरुषस्य तेषां वियोगेऽपि सत्युक्तिः-ष्टेष्विव ममत्वं न भवति तत्र ममत्वाभावादिवनश्चरनिजपरमात्मानमेव भेदामेदर-स्रत्रयभावनया भावयति, याद्दशमविनश्वरमात्मानं भावयित ताद्दशमेवाच्यानन्य-स्रत्वस्वभावं सुक्तात्मानं प्राप्नोति। इत्यध्नुवानुप्रेचा गता।

ग्रथ निश्चयरत्नत्रयपरिश्वर्तं स्वशुद्धात्मद्रव्यं तद्विहिरङ्गसहकारिकारण-भृतं पश्चपरमेष्ठगराधनश्च शरणम् , सस्माद्विहिर्भूता ये देवेन्द्रचक्रवर्तिद्धुमट-कोटिमटपुत्रादिचेतना गिरिदुर्गभृविवरमणिमन्त्राज्ञात्रसादौषधादयः पुनरचेत-नास्तदुभयात्मका मिश्राश्च मरणकालादौ महाटव्यां व्याघ्रगृहीतस्रगबालस्यैव महाससुद्रे पोतच्युतपिचण इव शरणं न भवन्तीति विज्ञेयम् । तद्विज्ञाय भोगा- कांचारूपनिदानबन्धादिनिरालम्बने स्वसंवित्तिसमुत्पन्नसुखामृतसालम्बने स्वशु-द्धात्मन्येवावलम्बनं कृत्वा भावनां करोति । यादृशं शर्याभूतमात्मानं भावयति तादृशमेव सर्वकालशर्याभूतं शर्यागतवष्रपश्चरसदृशं निजशुद्धात्मानं प्राप्नोति। इत्यशर्यानुप्रेचा व्याख्याता ॥

अय ग्रद्धात्मद्रव्यादितराथि सपूर्वापूर्विमश्रपुद्रलद्रव्याथि ज्ञानावरणादि-द्रव्यकर्मरूपेण शरीरपोषणार्थाशनपानादिपश्चेन्द्रियविषयरूपेण चानन्तवारान् गृत्तीत्वा विमुक्तानीति द्रव्यसंसारः । खश्चद्धात्मद्रव्यसंबन्धिसहजश्चद्वलोका-काशप्रमितासंख्येयप्रदेशेभ्यो भिन्ना ये लोकचेत्रप्रदेशास्त्रत्रेकैकं प्रदेशं व्याप्या-नन्तवारान् यत्र न जाते। न मृते। प्यं जीवः स की प्रि प्रदेशी नास्तीति चेत्र-संसार: । ग्रुद्धात्मानुमृतिरूपनिर्विकल्पसमाधिकालं विद्वाय प्रत्येकं दशकोटा-कोटिसागरेश प्रसितात्सर्पिण्यवर्पिण्येक्षेकसमये नानापरावर्त्तनकालेनानन्तवारानयं जीबो यत्र न जाता न मृतः स समया नास्तीति कालसंसारः । अभेदरक्रत्या-त्मकसमाधिवलेन सिद्धगतै। स्वात्मेापलिधलचयसिद्धपर्यायरूपेय योऽसावत्यादे। भवस्तं विद्वाय नारकतिर्यक मतुष्यभवेषु तथैव देवभवेषु च निरचयरक्षत्रय-भावनारहितभोगाकांचानिदानपूर्वेकद्रव्यतपरचरण्रुरुपजिनदीचावल्रोन नवप्रैवे-यकपर्यन्तं ''सको सकमहिस्सी दिन्खणइंदा य लोयवाला य । लोयंतिया य देवा तच्छ चुदा खिञ्जुदिं जंति॥" इति गाथाकथितपदानि तथागमनि-षिद्धान्यन्यपदानि च त्यक्ता भवविध्वंसक्तनिजग्रद्धात्मभावनारहितो भवोत्पा-द्कमिश्यात्वरागादिभावनासहितरच सन्नयं जीवोऽनन्तवाराच् जीविते। मृत-श्चेति भवसंसारी जातव्य:।

ष्रथ भावसंसारः कथ्यंतः । तद्यथा—सर्वजघन्यप्रकृतिवन्धप्रदेशबन्ध-निमित्तानि सर्वजघन्यमनेविचनकायपरिस्पन्दरूपाणि श्रेण्यसंख्येयभागप्रमिन् तानि चेतुःस्थानपतितानि सर्वजघन्ययोगस्थानानि भवन्ति । तथैव सर्वोत्कृष्ट-प्रकृतिवन्धप्रदेशवन्धनिमित्तानि सर्वोत्कृष्टमनोवचनकायव्यापाररूपाणि तथोग्य-श्रेण्यसंख्येयभागप्रमितानि चतुःस्थानपतितानि सर्वोत्कृष्टयोगस्थानानि च भवन्ति । तथैव सर्वजघन्यस्थितिवन्धनिमित्तानि सर्वजघन्यकपायाध्यवसाय-स्थानानि तथोग्यासंख्येयलोकप्रमितानि षट्स्थानपतितानि च भवन्ति । तथैव च सर्वोत्कृष्टकपायाध्यवसायस्थानानि तान्यप्यसंख्येयलोकप्रमितानि पट्स्थानपिततानि च सनित । तथैन सर्वजघन्यानुभागवन्धिनिमित्तानि सर्वजघन्यानुभागाध्यवसायस्थानानि तान्यप्यसंख्येयलोकप्रमितानि पट्स्थानपिततानि भवन्ति । तथैन च सर्वोत्कृष्टानुभागवन्धिनिमित्तानि सर्वोत्कृष्टानुभागवन्धिनिमित्तानि सर्वोत्कृष्टानुभागप्यवसायस्थानानि तान्यप्यसंख्येयलोकप्रमितानि पट्स्थानपिततानि च विज्ञेयानि । तेनैन प्रकार्ष्य स्वकीयस्वकीयजघन्योत्कृष्ट्योर्मध्ये तारतन्येन मध्यमानि च भवन्ति । तथैन जघन्यादुत्कृष्टपर्यन्तानि ज्ञानावर्णादिमूलोत्तर-प्रकृतीनां स्थितिवन्धस्थानानि च । तानि सर्वाणि परमागमकथितानुसारेणानन्तन्तरात् भ्रमितान्यनेत जीवेन परं किन्तु पूर्वोत्तस्यस्तप्रकृतिवन्धादीनां सद्भानविनाशकारणानि विद्युद्धज्ञानदर्शनस्वभावनिजपरमात्मतत्त्वसम्यक्ष्रद्धान्वज्ञानानुचरण्क्षपाणि यानि सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि तान्येन न लन्धानि । इति भावमंसारः ।

एवं पृष्टोक्तप्रकारंग द्रव्यचेत्रकालभवभावरूपं पश्चप्रकारं संसारं भाव-यतेाऽस्य जीवन्य संसारातीतस्वशुद्धात्मसंवित्तिनाशकेषु संसारवृद्धिकारखेषु मिध्यात्वाविरतिप्रमादकपाययोगेपु परिखामा न जायते, किन्तु संसारातीत-सुखास्वादे रते। भूत्वा म्वशुद्धात्मसंवित्तिवलेन संसारविनाशकनिजनिरञ्जन-परमात्मन्येव भावनां करोति । ततश्च यादृशमेव परमात्मानं भावयति तादृशमेव लब्ध्वा संसारविलच्चर्य माचे ऽनन्तकालं तिष्ठतीति । भ्रयं तु विशेष:---नित्यनि-गांदजीवान् विहाय पञ्चप्रकारसंसारव्याख्यानं ज्ञातव्यम् । कस्मादिति चेत्— नित्यनिगोदजीवानां कालत्रयेऽपि त्रसत्वं नास्तीति । तथा चोक्तं—''संति पर्याता जीवा जेहिं ग्र पत्तो तसाग्र परिग्रामा । भावकलङ्कसुपडरा ग्रिगोदवासं ग्र मुंचंति ॥'' श्रनुपममद्वितीयमनादिमिथ्यादृशोऽपि भरतपुत्राखयोविंशत्य-धिकनवशतपरिमाखास्ते च नित्यनिगोदवासिनः चपितकर्माख इन्द्रगोपाः संजातास्तेषां च पुञ्जीमूतानामुपरि भरतद्दस्तिन्या पादो दत्तस्ततस्ते मृत्वापि वर्द्धनकुमारादया भरतपुत्रा जातास्ते च केनचिदपि सह न वदन्ति । तते। भर-तेन समवसरणे भगवान् पृष्टो भगवता च प्राक्तनं वृत्तान्तं कथितम् । तच्छुत्वा ते तपा गृद्दीत्वा चग्रस्तोककालेन मोचं गताः। स्राचाराधनाटिप्पग्रे कथित-मास्ते । इति संसारानुप्रेचा गता ॥ भ्रथेकत्वानुप्रेचा कथ्यते । तद्यथा—निश्चयरत्नत्रयैकलचायैकत्वभावनापरि- श्वतस्यास्य जीवस्य निश्चयनयेन सहजानन्दसुखाद्यनन्तगुग्राधारभूतं क्षेवलज्ञान-मेवैकं सहजं शरीरम् । शरीरं कोऽर्थः स्वरूपं न च सप्तधातुमयीदारिकशरीरम् । तथैवार्त्तरीद्रदुर्ध्यानविल्वज्ञणपरमसामायिकलचणैकत्वभावनापरिणतं निजात्मत-न्त्रमेवैकं सदा शाश्वतं परमहितकारि न च पुत्रकलक्रगात्रादिः । तेनैव प्रकारंख परमोपेचासंयमलुचगौकत्वभावनासहितः स्वद्यद्वात्मपदार्थे एक एवाविनश्वर-हितकारी परमोऽर्थः न च सुवर्णाद्यर्थः । तथैव निर्विकल्पसमाधिससस्पन्न-निर्विकारपरमानन्दैकलचणानाकुललस्वमानात्मसुखमेनैकं सुखं न चाकुलस्तो-त्पादकोन्द्रयसुखमिति । कस्मादिदं देहबन्धुजनसुवर्णाद्यर्थेन्द्रियसुखादिकं जीवस्य निश्चयेन निराकृतमिति चेत् यता मर्गाकाले जीव एक एव गत्यन्तरं गच्छति न च देहादीनि । तथैव रोगज्याप्तिकाले विषयकषायादिद्रध्यानरिहतः स्वश्चात्मैकसहायो भवति । तदि कथिमिति चेत् ? यदि चरमदेहो भवति वर्डि कोवलज्ञानादिव्यक्तिरूपं मोचं नयति, भ्रचरमदेहस्य त संसारिस्यतिं स्तोकां कृत्वा देवेन्द्राद्यस्यदयसुखं दत्वा च पश्चात् पारम्पर्येण भाजं प्रापयती-टार्थ: । तथा चाक्तं--'सगां तवेशा सन्वी, वि पावए किंतु काश्वजीयेश । जो पावह सो पावह, परं भवे सासयं सोक्खं ॥" एवमेकत्वभावनाफलं क्रात्वा निरन्तरं निजयुद्धात्मैकत्वभावना कर्त्तव्या । इत्यंकत्वानप्रेचा गता ॥

अथान्यत्वानुप्रेचां कथयति । तथा हि—पूर्वोक्तानि यानि देहबन्धुजन-सुवर्णायश्रेनिद्रयसुखादीनि कर्माधीनत्वे विनश्वराणि तथैव हेयसूतानि च, तानि सर्वाणि टङ्कोत्कीर्णज्ञायकैकस्वभावत्वेन नित्यात्सर्वप्रकारोपादेयसूतानिर्विकार-परमचैतन्यचिच्चमत्कारस्वभावानिजपरमात्मपदार्थानिश्चयनयेनान्यानि भिन्नानि । तेभ्यः पुनरात्माप्यन्यो भिन्न इति । अयमत्र भावः—एकत्वानुप्रेचायामेकोऽ-हमित्यादिविधिक्षपेण व्याख्यानं, श्रन्यत्वानुप्रेचायां तु देहादया मत्सकाशा-दन्ये मदीया न भवन्तीति निषेधक्षपेण । इत्येकत्वान्यत्वानुप्रेचायां विधिनिषं-घक्षप एव विशेषस्तात्पर्यं तदेव । इत्यन्यत्वानुप्रेचा समाप्ता ।।

धतः परमशुचित्वातुप्रेचा कथ्यते । तद्यथा—सर्वाशुचिशुकशोखितकार-खोत्पक्रत्वात्त्रथैव "वसासृग्मांसमंदोऽस्थिमज्ञाशुकािख धातर्वः" इत्युक्ताशुचिस-प्रधातुमयत्वेन तथा नासिकादिनवरन्ध्रद्वारैरिप स्वरूपेणाशुचित्वात्त्रथैव मूत्रपुरी-षाद्यशुचिमलानामुत्पत्तिस्थानत्वाश्वाशुचिरयं देशः । न केवलमशुचिकारखत्वे- नाश्चिः स्वरूपंषाशुच्युत्पादकत्वेन चाशुचिः । श्चिच सुगन्धमाल्यवसादीना-मशुचित्वोत्पादकत्वासाशुचिः । इदानीं श्चिचतं कथ्यते—सहजशुद्धकेवल्न् झानादिगुणानामाधारम् तत्वात्त्वयं निश्चयंन श्चिचत्वं कथ्यते—सहजशुद्धकेवल्न् झानादिगुणानामाधारम् तत्वात्त्वयं निश्चयंन श्चिचत्वं परमात्मैव श्चिः । "जीवो वद्याजीविद्ध चेव चरिया हिवज्ज जो जिदिणो । तं जाण वद्धचेरं विशुक्तपदेहमत्तीए ।" इति गाश्चकथिवनिर्मल्वद्धचर्यं तत्रैव निजपरमात्मिन स्थितानामेव लभ्यते । तथ्येव "ब्रह्मचारी सदा श्चिच" रितिवचनात्त्रथाविधब्रह्मचारिणामेव शुक्तिं न च कामकोधादिखानां जलस्नानादिशीचेऽपि । तथ्येव च- "जन्मना जायते शुद्धः क्रियया द्विज वच्यते । श्रुतेन श्रोत्रियो ह्येयो ब्रह्मचर्येण ब्राह्मणः ॥" इति वचनात्त एव निश्चयशुद्धाः ब्राह्मणः । तथा चोक्तं नारायणेन शुक्षिष्ठरं प्रति विश्चद्धात्मनदीस्नानमेव परमशुचित्वकारणं न च लैकिकगङ्गादितीचे स्नानादिकम् । "झात्मा नदी संयमते। यपूर्णा सत्यावहा शीलवटा दयो- मिः । तत्रामिषेकं कुद्ध पाण्डुपुत्र न वारिणा शुद्धगति चान्तरात्मा ॥" इत्यशुचित्वानुप्रेचा गता ॥

ग्रत ऊद्र्ष्यमास्रवानुप्रेचा कथ्यते। समुद्रं सिच्छद्रपोतवद्यं जीव इन्द्रियाद्यास्रवै: संसारसागरे पत्ततीति वार्त्तिकम्। श्रतीन्द्रियस्वग्रुद्धात्मसंवित्तिविलचयानि स्पर्शनरसन्द्रायाचन्तुःश्रीत्रायोन्द्रियायि भण्यन्ते। परमोपशममूर्तिपरमात्मस्वभावस्य चोभोत्पादकाः क्रोधमानमायालोमकपाया श्रिभधीयन्ते।
रागादिविकस्पनिवृत्तिरूपायाः शुद्धात्मानुमूतेः प्रतिकूलानि हिंसानृतस्तेयानद्यपरिप्रहप्रवृत्तिरूपायि पञ्चात्रतानि । निष्क्रियनिर्विकारात्मवन्त्वाद्विपरीता
मनोवचनकायन्यापाररूपाः परमागमोक्ताः सम्यक्त्विक्रया मिथ्यात्विक्रयेद्यादिपञ्चविंशतिक्रयाः चच्यन्ते। इन्द्रियकषायात्रतिक्रयास्पास्रवायां स्वरूपमेतदिपञ्चविंशतिक्रयाः चच्यन्ते। इन्द्रियकषायात्रतिक्रयास्पास्रवायां स्वरूपमेतदिपञ्चविंशतिक्रयाः चच्यन्ते। इन्द्रियकषायात्रतिक्रयास्पास्रवायां स्वरूपमेतदिव्यक्तियम् । यथा समुद्रेऽनेकरत्नभाण्डपूर्णस्य सिच्छद्रपोतस्य जलप्रवेशे पाते।
मनिव न च वेत्तापत्तनं, प्राप्नोति। तथा सम्यग्दर्शनद्वानचारित्रलच्यामूल्यरत्नभाण्डपूर्णजीवपोतस्य पूर्वोक्तांस्वद्वारैः कर्मजलप्रवेशे सित संसारसमुद्रे पाते।
भवति न च केवलद्वानाच्यावाधमुखाद्यनन्तगुर्यस्वपूर्णमुक्तिवेत्वापत्तनं प्राप्नोतीति।
एवमास्रवगतदेषानुचिन्त्वनमास्रवानुप्रेचा ज्ञातव्यिति॥

ग्रथ संवरातुप्रेचा कथ्यते—यथा तदेव जलपात्रं छिद्रस्य भम्पने सति जलप्रवेशाभावे निर्विष्नेन वेलापत्तनं प्राप्नोतिः तथा जीवजलपात्रं निजशुद्धात्म- संवित्तिवलेन इन्द्रियाद्यासविच्छिद्राणां सम्पने सित कर्मजलप्रवेशाभावे निर्वि-घ्नेन केवलक्कानाद्यनन्तगुण्यत्वपूर्णमुक्तिवेलापत्तनं प्राप्नोतीति । एवं संवरगत-गुणानुषिन्तनं संवरानुप्रेचा क्षातच्या ॥ ८॥

स्रश्च निर्जरानुप्रेचां प्रतिपादयति । यथा कोऽप्यजीर्यदोपेण मलस्ययं जाते सत्याहारं त्यस्त्वा किमिप हरीतक्यादिकं मलपाचकमग्निदीपकं चैपपं गृहाति । तेन च मलपाकेन मलानां पातने गलने निर्जर्यो सित सुखी भवति । तथायं भव्य-जीवीऽप्यजीर्यंजनकाहारस्थानीयमिध्यात्वरागाद्यज्ञानभावेन कर्ममलस्थ्यं सित मिध्यात्वरागादिक त्यक्त्वा परमाष्यस्थानीयं जीवितमर्यालाभालाभसुखदु सादिसम पावनाप्रतिपादकं कर्ममलपाचकं शुद्धध्यानाग्निदीपकं च जिनवचनांपधं सेवते । तेन च कर्ममलानां गलने निर्जरयो सित सुखी भवति । किश्व यथा कोऽपि धीमानजीर्यंकाले यदुःसजातं तदजीर्ये गतेऽपि न विस्मरति तत्यान्जीर्यंजनकाहारं परिहरति तेन च सर्वदैव सुखी भवति । तथा विवेकिजनोऽपि 'धार्मा नरा धर्मपरा भवन्ति' इति वचनादुःस्रोत्पित्तकाले ये धर्मपरिखामा जायन्ते तात्र दुःखे गतेऽपि न विस्मरति । तत्रश्च निजपरमात्मानुभृतिवलेन निर्जरार्यं दृश्युतानुभूतभोगाकाइ चादिविभावपरिखामपरित्यागरूपैः संवेगवैराग्यपरिखामवर्त्ततंत हति । संवेगवैराग्यलच्यं कथ्यते—''धम्मे य धम्मफलक्षि दंसखे य इरिसा य द्वु'ति संवेगो । संसारदेहभोगेसु विरत्तभावो य वैरग्गं।' इति निर्जरानुप्रेचा गता।। सार्था । संसारदेहभोगेसु विरत्तभावो य वैरग्गं।' इति निर्जरानुप्रेचा गता।। सा

श्रय लोकानुप्रेचां प्रतिपादयति । तद्यथा—श्रमन्तानन्ताकाशवद्यप्रवेशे घनोद्धिघनवावतनुवाताभिधानवायुत्रयवेष्टितानादिनिधनाकृत्रिमनिश्चलासंख्यातप्रदेशो लोकोऽस्ति । तस्याकारः कथ्यते—श्रधोमुखार्द्धमुरजम्योपिर पूर्णे मुरजे स्थापिते यादृशाकारा भवित तादृशाकारः परं किन्तु मुरजे। वृत्तो लोकस्तु चतुष्कोण इति विशेषः । श्रथवा प्रसारितपादस्य कटितद्रन्यस्तदृस्तस्य चीर्घ्वस्थितपुत्रपस्य यादृशाकारो भवित तादृशः । इदानीं तस्यंवोत्सेधायामविस्तारा कथ्यन्ते—चतुर्वशरख्जुप्रमाणोत्सेधस्त्रयैव दिच्चोत्तरेण सर्वत्र समरद्जुप्रमाणान्यामा भवित । पूर्वपश्चिमेन पुनरधोविभागे समर्व्जुविस्तारः । तत्रश्चाधोभागान् कमद्दानिरूपेण द्वीयते यावन्मध्यलोक एकरज्जुप्रमाणिवस्तारा भवित । ततो गध्यन्तिरूपेण द्वीयते यावन्मध्यलोक एकरज्जुप्रमाणिवस्तारा भवित । ततो गध्यन्तिक्तपेण द्वीयते यावन्मध्यलोक एकरज्जुप्रमाणिवस्तारा भवित । ततो गध्यन्तिकाक्ष्यस्य

ततश्चोर्क्षं पुनरिष हीयते यावल्लोकान्ते रञ्जुप्रमाणिक्सारा भवति । तस्यैव लोकस्य पुनरुद्खलस्य मध्याधामागे छिद्रे छते सति निचिप्तवंशनालिकोव चतुष्कोणा त्रसनाडी भवति। सा चैकरञ्जुविष्कम्भा चतुर्दशरञ्जूत्सेषा विल्लेया। तस्यास्त्वधामागे सप्तरञ्जवोऽधोलोकसंबन्धिन्यः। उध्वभागे मध्यलोकोत्सेधसं-बन्धिलचयोजनप्रमाण्यमेहत्सेधः सप्तरञ्जव उध्वैलोकसंबन्धिन्यः॥

श्रतः परमधालोकः कथ्यते । श्रधामागे मेरीराघारम्ता रत्नप्रभाल्या प्रथमप्रियवी । तस्याधाऽघः प्रत्येकमेकैकरञ्जूप्रमाणमाकाशं गत्वा यथाक्रमेण शर्करावालुकापङ्कधूमतमामद्वातमःसंज्ञा षड् भूमया भवन्ति । तस्मादधामागे रञ्जुप्रमार्गं चेत्रं भूमिरहितं निगोदादिपश्चस्थावरभृतं च तिष्ठति । रह्ममादि-पृथिवीनां प्रत्येकं घनादिधियनवाततनुवातत्रयमाधारमूतं भवतीति विज्ञेयम्। कस्यां पृश्चिच्यां कृति नरकविद्वानि सन्तीति प्रश्ने यथाक्रमेण कथयति तासु त्रिंशत्पश्वविंशतिपश्वदशदशत्रिपश्वौनैकनरकशतसहस्राणि पश्व चैव यथाक्रमम् ८४००००। प्रथ रत्नप्रसादिपृथिवीनां क्रमेण पिण्डस्य प्रमार्णं कथयति। पिण्डस्य कोऽर्थः मन्द्रत्वस्य बाहुल्यस्येति । भ्रशीतिसहस्राधिकैकलचं तथैव द्वात्रिंशद्याविंशतिचतुर्विंशतिषेाढशाष्टसद्दस्रप्रमितानि योजनानि ज्ञातन्यानि । तिर्यगृविस्तारस्तु चतुर्दिग्मागे यद्यपि त्रसनाड्यपेत्तरैकरञ्जुप्रसायस्त्रयापि त्रसर-हितवहिर्भागे लोकान्तप्रमायमिति । तथाचोक्तं "सुवामन्ते स्पृशन्तीनां लोकान्तं सर्वंदिन्तु च"। धत्र विस्तारेण तिर्यग्विस्तारपर्यन्तमन्द्रत्वेन मन्दरावगाह्योज-नसहस्रवाहुल्या मध्यमलोको या चित्रा प्रथिची तिप्रति तस्या श्रधोमागे षोख्शसहस्र-वातुल्यः खरभागस्तिष्ठति । तस्मादप्यधश्चतुरशीतियोजनसद्दश्चतातुल्यः पङ्कमा-गिस्तिप्रति । ततोऽप्यधोभागे भ्रमीतिसहस्रवाहुल्यो भ्रव्बहुलभागिस्तिष्ठत्येवं रत्नप्रमा पृथिवी त्रिमेदा ज्ञातव्या। तत्र खरमागेऽसुरकुलं विहाय नवप्रकार-भवनवासिदेवानां सथैव राचसकुलं विहाय सप्तप्रकारव्यन्तरदेवानां भ्रावासा ज्ञातन्या इति । पद्भभागे पुनरसुरायां राचसानां चेति । श्रब्बहुलभागे नारका-स्तिष्टन्ति ।

तत्र वहुभूमिकप्रासादवद्योऽधः सर्वपृथिवीषु स्वकीयस्वकीयबाहुल्यात् सकाशाद्य उपरि चैकैकयोजनसङ्घं विहाय मध्यभागे भूमिकमेण पटलानि भवन्ति त्रयोदशैकादशनवसप्तपञ्चत्र्येकसंख्यानि, तान्येव सर्वसमुदायेन पुनरे- कोतपश्वाशत्प्रसितानि । पटलानि कोऽषैः १ प्रस्तारा इन्द्रका झन्तर्भु मय इति । तत्र रक्षप्रसायां सीमन्तसंज्ञं प्रथमपटल् विस्तारे नृलोकवत् यत्संख्येययोजन्तिवस्तारवत् मध्यविलं तस्येन्द्रकसंज्ञा । तस्येन चतुर्विगित्रमागे प्रतिदिशं पिक्कत् स्वयंग्राने क्ष्येयासंख्येययोजनिक्ताराण्येकोत्तपश्वाशद्विलानि । तथैव विदिक्चतुष्टये प्रति-दिशं पिक्कर्भेया यान्यष्टचत्वारिशद्विलानि वान्यप्यसंख्यातयोजनविस्ताराणि । तेषामिप श्रेशीवद्धसंज्ञा । दिग्विदगष्टकान्तरेषु पिक्करिद्विलेन पुष्पप्रकरवत्कानि-चित्संख्येययोजनविस्ताराणि कान्तिविदसंख्येययोजनिक्ताराणि यानि तिष्ठन्ति तेषां प्रकीर्यकसंज्ञा । इतीन्द्रकश्रेणीवद्धप्रकीर्णकरूपेण त्रिधा नरका भवन्ति । इत्यनेन क्षमेण प्रथम पटल्रव्याख्यानं विज्ञेयम् । तथैव पूर्वोक्तेकोनपश्वाशत्यवलेन् ख्यमेव व्याख्यानक्रमः किन्त्वष्टश्रेणिष्वेकैकपरलं प्रत्येकैकं हीयते यावत्स-समपृथिव्यां चतुर्विग्मागेष्वेकं विलं विष्ठति ॥

रत्नप्रभादिनरकदेहोत्सेधः कथ्यते प्रथमपटले हस्तत्रयम् ततः क्रमष्टदिव-शाज्जयोदशपटले सप्तचापानि इस्तजयमङ् गुलषट्कं चेति । स्तो द्वितीयपृथिन्या-दिषु चरसेन्द्रकेषु द्विग्राग्रद्विग्राग्रे क्रियमाग्रे सप्तमपृथिन्यां चापशतपश्चकं भवति । षपरितने नरके य उत्क्रष्टोत्सेघः सोऽघत्तने नरके विशेषाधिको जघन्यो भवति, तथैव पटलेषु च ज्ञातन्यः। स्रायुःप्रमार्यं कथ्यते । प्रथमपृथिन्यां प्रथमे पटले अधन्येत दशवर्षसहस्राणि तत धागमोत्तकमवृद्धिवशादन्तपटले सर्वेत्कर्षेणै-कसागरापमम् । ततः परं द्वितीयपृथिन्यादिषु क्रमेण त्रिसप्तदशसप्रदश्हार्वि-शतित्रयस्त्रिं शत्सागरोपममुत्कष्टजीवितम्। यञ्च प्रथमपृथिव्यामुत्कृष्टं तद्द्वितीयायां-समयाधिकं जधन्यं, तथैव पटलेषु च। एवं सप्तमपृथिवीपर्यन्तं ज्ञातन्यम्। स्वभद्धात्मसंवित्तिलचणनिश्चयरवत्रयविलचणैस्तीव्रमिथ्यात्वदर्शनज्ञानचरित्रैः प-रियातानामसंक्षिपञ्चेन्द्रियसरठपचिसपेसिंहक्रीयां क्रमेया रज्ञप्रभादियु पट्प-थिवीषु गमनशक्तिरस्ति सप्तन्यां तु कर्मभूमिजमनुष्यायां मत्स्यानामेव । किञ्च यदि को पि निरन्तरं नरके गच्छित तदा पृथिवीकमेणाष्टसप्तषटपञ्च-चतुस्तिद्विसंख्यवारानेव । किन्तु सप्तमनरकादागताः पुनरप्येकवारं तत्रान्यत्र वा नरके गच्छन्तीति नियमः । नरकादागता जीवा वल्रदेववासुदेवप्रतिवासुदेव-कावर्तिसंज्ञाः शलाकापुरुषाः न सवन्ति । चतुर्वपञ्चमषप्रसप्तमनस्केभ्यः समागताः क्रमेण तीर्थकरचरमदेहमावसंयतश्रावका न भवन्ति। तर्हि किं

भवन्ति ? "िधरयादो खिस्सीरिदो खरतिरएकस्मसण्यिपज्ञत्तो । गव्यभवे उपज्जदि सत्तमियरयादुविरिएव '' ।)

इदानी नारकदुःखानि कथ्यन्ते । तद्यथा—विशुद्धज्ञानदर्शनखमावनिज-परमात्मतक्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्टानभावनोत्पन्ननिर्विकारपरमानन्दैकलक्त्रयासु -खामृतरसाखादरिहतैः पञ्चेन्द्रियविषयसुखाखादलम्पटैर्मिथ्यादृष्टिजीवैर्यदु-पार्जितं नरकायुर्नरकगत्यादिपापकर्म तदुद्दयेन नरके समुत्पद्य पृथिवीचतुष्ट्ये तीन्नोष्णदुःखं, पश्चम्यां पुनरूपरितनित्रभागे तीन्नोष्णदुःखमधोमागे तीन्नशीत-दुःखं षष्टीसप्तम्योरितशीतोत्पन्नदुःखमनुभवन्ति । तथैव छेदनमेदनककचिदा-रखयन्त्रपीडनशृद्धारोह्यादिवीन्नदुःखं सहन्ते । तथा चोक्तं—"श्रव्छिणि-मोलग्रमित्तं ग्रत्थि सुद्दं दुःखमेव श्रग्रुवद्धं। ग्रिप्रये ग्रेरिययागं श्रद्दोग्रिसं पश्चमाग्राग्यं । " प्रथमपृथिवीन्नयपर्यन्तमसुरोदीरितं चेति । एवं ज्ञात्वा नारकदुःखविनाशार्थं भेदाभेदरत्नत्रयभावना कर्त्तव्या । संचेपेगाथोत्नोक्त-व्याख्यानं ज्ञातव्यम् ।।

इतः परं तिर्यग्लोकः कथ्यते—जम्बृद्वीपादिश्यमनामाना द्वीपाः, लवणादादिश्यमनामानः समुद्राश्च द्विगुणद्विगुणविस्तारेण पूर्वं पूर्वं परिवेष्ट्य वृत्ताकाराः
स्वयम्भूरमणपर्यन्तास्तिर्यग्विस्तारेण विस्तीर्णास्तिष्टन्ति यतस्तेन कारणेन तिर्यग्लोको भण्यते, मध्यलोकश्च। तद्यथा—तेषु सार्द्वत्तीयोद्धारसागरोपमलोमच्छेदप्रमितेष्वसंख्यातद्वीपसमुद्रेषु मध्ये जम्बृद्वीपस्तिष्ठति । स च जम्बृवृच्चोपसचित्ता मध्यभागस्थितमेरुपर्वतसिद्वते वृत्ताकारलचयोजनप्रमाणस्तद्द्विगुणविष्कम्भेण योजनलचद्वयप्रमाणेन वृत्ताकारेण बहिभागे लवणसमुद्रेण वेष्टितः ।
सीऽपिलवणसमुद्रस्तद्द्विगुणविस्तारेणयोजनलचन्नतृष्टयप्रमाणेन वृत्ताकारेण बहिभागे धातकीखण्डद्वीपेन वेष्टितः । सोऽपि धातकीखण्डद्वीपस्तद्द्विगुणविस्तारेण
योजनाष्टलचप्रमाणेन विहमागे कालोदकसमुद्रेण वेष्टितः । सोऽपि कालोदकसगुद्रसद्द्विगुणविस्तारेण वेष्टरायोजनलचप्रमाणेन वृत्ताकारेणचितः । सोऽपि कालोदकसगुद्रसद्द्विगुणविस्तारेण वेष्टरायोजनलचप्रमाणेन वृत्ताकारेणचितः । यथा जम्बृद्वीपलवणसमुद्रविष्कम्भद्रयसमुद्वयाचोजनलचप्रयप्रमिवात्त्यः । यथा जम्बृद्वीपलवणसमुद्रविष्कम्भद्वयसमुद्वयाचोजनलचप्रयप्रमितात्सकाशाद्वातकीखण्ड एकलचेणाधिकास्त्रभैनासंख्येणद्वीपसमुद्रविष्कम्भभ्यः
स्वयम्भूरमणसमुद्विष्कम्भ एकलचेणाधिको ज्ञातन्यः । एवमुक्तलचणेष्वसंख्येस्वयम्भूरमणसमुद्विष्कम्भ एकलचेणाधिको ज्ञातन्यः । एवमुक्तलचणेष्वसंख्ये-

यद्वीपसमुद्रेषु व्यन्तरदेवानां पर्वताचुपरिगता भ्रावासाः, भ्रधीभूभागगतानि भवनानि, तथैव द्वीपसमुद्रादिगतानि पुराणि च, परमागमोक्तिभन्नलचणानि । तथैव खरभागपद्वभागस्थितप्रतरासंख्येयप्रमाणासंख्येयव्यन्तरदेवावासाः, तथैव द्वासप्ततिलचाधिककोटिसप्तप्रमितभवनवासिदेवसंबन्धिभवनान्यक्वत्रिमजिनचै-खालयसिहतानि भवन्ति । एवमतिसंचेपेण विर्यग्लोको व्याख्यातः ॥

ध्रय तिर्यंग्लोकमध्यस्थिते। मनुष्यलोको व्याख्यायते—तन्मध्यस्थितजम्बू-द्वीपे सप्तचेत्राणि भण्यन्ते । दक्षिणदिग्विभागादारम्य भरतहैमवतहरिविदेह-रम्यकद्दैरण्यवतैरावतसंज्ञानि सप्त चेत्राणि भवन्ति । चेत्राणि कोऽर्थः १ वर्षा वंशा जनपदा इसर्थः। तेषां चेत्राणां विभागकारकाः षट् कुलपर्वताः कय्यन्ते---दिचायदिग्मागमादीकृत्य हिमवन्महाहिमविश्रपधनीलरुविमाशिखरिसंज्ञा भर-तादिसप्तचेत्राग्रामन्तरेषु पूर्वापरायताः षट कुलपर्वता भवन्ति । पर्वता इति कोऽर्थः । वर्षधरपर्वताः सीमापर्वता इत्यर्थेः । तेषां पर्वतानामुपरि क्रमेख हदाः कथ्यन्ते । पद्ममहापद्मतिगिञ्छकेशरिमहापुण्डरीकपुण्डरीकसंज्ञा श्रकृत्रिमा षट् इदा भवन्ति । हदा इति कोऽर्थः ? सरोवरायीत्यर्थः । तेभ्यः पद्मादिषद्ध-हुदेभ्यः सकाशादागमकथितकमेख निर्गता याश्चतर्दश नदस्ताः कथ्यन्ते। तथाहि —हिमवत्पर्वतस्यपद्मनाममहाहृदार्धकारावगाहक्रोशार्घाधिकषटयोज-नप्रमायविस्तारपूर्वतारखद्वारेख निर्गत्य तत्पर्वतस्यैवापरि पूर्वदिग्विभागेन योज-नशतपञ्चकं गच्छति ततो गङ्गाकूटसमीपे दिच्चिन व्यावृत्य भूमिस्थकुण्डे पतित तस्माद् दिचायद्वारेषा निर्गत्य भरतचेत्रमध्यमभागस्थितस्य दीर्घत्वेन पूर्वापरसमुद्रस्पर्शिनो विजयार्ग्धस्य गुहाद्वारेख निर्गत्य तत आर्यखण्डार्द्धमागे पूर्वेष व्याष्ट्रत्य प्रथमानगाहापेचया दशगुखेन गव्यृतिपञ्चकावगाहेन तथैव प्रथमविष्क्रम्भापेचया दशगुर्येन योजनार्द्धसिहतद्विषष्टियोजनप्रमार्यावस्तारेख च पूर्वसमुद्रे प्रविष्टा गङ्गा । तथा गङ्गावित्सन्धुरिप तस्मादेव हिमवत्पर्वतस्थ-पद्महदात्पर्वतस्यैवोपरि पश्चिमद्वारेख निर्गत्य पश्चाहचित्रादिग्विभागेनागत्य विजयाई गुहाद्वारेश निर्गतार्थलण्डाई भागे पश्चिमेन व्यावृद्ध पश्चिमसमुद्धे प्रविष्टेति । एवं दिस्यदिग्विभागसमागतगङ्गासिन्धुभ्यां पूर्वापरायतेन विज-यार्द्धपर्वतेन च षट्खण्डीकृतं भरतचेत्रम् ॥

ध्यय महाहिमवत्पर्वतस्थमहापद्महदाद्दिखदिग्विमागेन हैमवतचेत्रमध्ये

समागत्य तत्रस्थनाभिगिरिपर्वतं योजनार्धेनास्प्रशन्ती तस्यैवार्धे प्रदिच्चां कृत्वा रेाहित्पूर्वसमुद्रं गता । तथैव हिमवत्पर्वतिस्थतपद्महृदादुत्तरेखागत्म तमेव नामि-गिरिं योजनार्धेनारपृशन्ती तस्यैवार्द्धप्रदिचर्षं कृत्वा रोहितास्या पश्चिमसमुद्रं गता । इति रोहिद्रोहितास्यासंज्ञं नदीद्वन्द्वं द्वैमवतसंज्ञजधन्यभोगभूमिचेत्रे ज्ञातव्यम् । प्रथ निषधपर्वतस्थिततिगिञ्जनामहदाइचिग्रेनागत्य नामिगिरि-पर्वतं योजनार्धेनास्प्रशन्ती तस्यैवार्धप्रदिच्यां कृत्वा हरित्पूर्वससुद्रं गता। तथैव महाहिमनत्पर्वतस्थमहापद्मनामहदादुत्तरदिग्विमागेनागत्य तमेव नामि-गिरि योजनार्धेनास्प्रशन्ती तस्यैवार्धप्रदिचर्ण कृत्वा हरिकान्ता नाम नदी पश्चिमसमुद्रं गता । इति हरिद्धरिकान्तासंज्ञं नदीद्वयं हरिसंज्ञमध्यमभोगभूमि-चेत्रे विद्येयम् । प्रयः नीलपर्वतिस्थतकेसरिनामहदाइचियोनागयोत्तरक्ररुसंहो-त्क्रप्टम्मिचेत्रे मध्येन गत्वा मेरुसमीपे गजदन्तपर्वतं मिखा च प्रदक्षिणेन योजनार्धेन मेरुं विहाय पूर्वभद्रशालवनस्य मध्येन पूर्वविदेहस्य च मध्ये शीता-नामनदी पूर्वसमुद्रं गता । तथैव निषधपर्वतस्थिततिगञ्छहदादुत्तरदिग्विभा-गेनागत्य देवकुरुसंज्ञोत्तमभोगभूमिचेत्रमध्येन गत्वा मेरुसमीपे गजदन्तपर्वतं भित्वा च प्रदिचाणेन योजनार्धेन मेरं विहाय पश्चिममद्रशालवनस्य मध्येन पश्चिमविदेहस्य च मध्येन शीतीदा पश्चिमसमुद्रं गता । एवं शीवाशीतीदासंज्ञं नदीद्वयं विदेशाभिधाने कर्मभूमिचेत्रे ज्ञातन्यम् । यत्पूर्वं गङ्गासिन्धुनदीद्वयस्य विस्तारावगाहप्रमाणं भिषातं तदेव चेत्रे चेत्रे नदीयुगलं प्रति विदेहपर्यन्तं द्विगुखं द्विगुखं ज्ञातन्यम् । श्रथ गङ्गा चतुर्दशसदस्त्रपरित्रारनदीमहिता, सिन्धु-रिप तथा, तद्द्विगुग्रसंख्यानं रोहिद्रोहितास्याद्रयम्, ततोऽपि द्विगुग्रसंख्यानं हरिद्धरिकान्ताद्वयमिति । तथा पड्विंशत्यधिकयोजनशतपञ्चकमेकोनविंशति-भागीकृतैकयोजनस्य भागपट्कं च यहिच्योत्तरेख कर्मभूमिसंझभरतचेत्रस्य विष्कन्मप्रमाणं तद्द्विगुणं हिमवत्पर्वते, तस्माद्द्विगुणं हैमवतचेत्रे, इत्यादि द्विगुणं द्विगुणं विदेहपर्यन्तं ज्ञातन्यम् । तथा पद्महदेा योजनसहस्रायामस्त-दर्छविष्कस्भां दशयोजनावगाहे। योजनैकप्रमाणपद्मविष्कस्भस्तस्मान्महापद्मे द्विगुर्यास्तस्मादिप विगिञ्छे द्विगुरा इति ॥

ष्ट्रस्य यथा भरते हिमवत्पर्वतान्निर्गतं गङ्गासिन्धुद्वयं, तथात्तरे कर्मभूमि-संद्गीरावतचेत्रे शिखरिपर्वतान्निर्गतं रक्तारकोदानदीद्वयम् । यथा च हैमवतसंद्रो जघन्यभागभूमिचेत्रे महाहिमविद्धमवन्नामपर्वतद्वयात्रमेण निर्गतं रेाहितरे।हिन्तास्मानदीद्वयं, तथात्तरे हैरण्यवतसंज्ञजघन्यभागभूमिचेत्रे शिखरिकिमसंज्ञ-पर्वतद्वयात्रमेण निर्गतं सुवर्णकूलारूप्यकूलानदीद्वयम् । तथेव यथा हरिसंज्ञ-मध्यमभोगभूमिचेत्रे । निषधमहाहिमवन्नामपर्वतद्वयात्रमेण निर्गतं हरिद्धरि-कान्तानदीद्वयं, तथात्तरे रम्यकसंज्ञमध्यमभोगभूमिचेत्रे रुक्मनीलनामपर्वतद्व-यात्रमेण निर्गतं नारीनरकान्तानदीद्वयमिति विज्ञेयम् । सुषमसुपमादिपट्काल-संबन्धिपरमागमोक्तायुरुत्सेधादिसहिता दशसागरोपमकोटिकोटिप्रमितावसपिणी तथात्मपिणी च यथा भरते वर्तते तथैवैरावते च । अयन्तु विशेषः भरतम्ले-ध्रुखण्डेषु विजयार्धनगेषु च चतुर्थकालसमयायन्ततुल्यकालोऽस्ति नापरः । किं बहुना यथा खट्वाया एकमागे ज्ञाते द्वितीयमागस्त्रथेव ज्ञायते तथैव जम्यु-द्वीपस्य चेत्रपर्वतनदीहदादीनां यदेव दिख्यविभागे व्याख्यानं तदुत्तरेऽपि विज्ञेयम् ।

ष्प्रथ देहममत्वमृत्वभृतमिथ्यात्वरागादिविभावरिहते क्षेत्रज्ञज्ञानदर्शनसुखा-द्यनन्तगुषासहिते च निजपरमात्मद्रव्ये यया सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रभावनया क्रत्वा विगतदेहा देहरहिताः सन्ते। मुनयः प्राचुर्येख यत्र मोत्तं गच्छन्ति स विदेहो भण्यते । तस्य जन्त्रद्वीपस्य सध्यमवर्त्तनः किमपि विवर्णं क्रियते । तवया-नवनवतिसहस्रयोजनोत्सेध एकसहस्रावगाइ धादी भूमितले दरायी-जनसङ्खप्रशृत्तविस्तार चपर्युपरि पुनरेकादशांशङ्गानिकमेख हीयमानत्वे सि मत्तके योजनसङ्खवित्तार श्रागमोक्ताकृत्रिमचैत्यालयदेववनदेवावासाद्यागम-कथितानेकाखर्यसहिता विदेइचेत्रमध्ये महामेकर्नाम पर्वताऽस्ति । स च गजा जातस्तरमान्मेकगजात्सकाशादुत्तरमुखे दन्तद्वयाकारेण यत्रिर्गतं पर्वतद्वयं तस्य गनदन्तद्वयसंहोति, तथोत्तरे भागे नीलपर्वते लग्नं तिष्ठति । तयोर्मध्ये यन्त्रिको-खाकारचेत्रमुत्तमभोगमूमिरूपं वस्योत्तरकुरुसंज्ञा । वस्य च मध्ये मेरेारीशान-दिग्विभागे शीतानीलपर्वतयोर्भध्ये परमागमवर्धितानायकृत्रिमपार्धिवा जम्यू-वृचितिष्ठति । तस्या एव शीताया उभयतटे यमलगिरिसंहं पर्वतद्वयं विहोयम् । वस्मात्पर्वतद्वयादिक्यमागे कियन्तमध्वानं गत्वा शीतान्दीमध्ये श्रन्तरान्तरंख पद्मादिहृदपश्चकमस्ति । तेपां हृदानामुभयपार्श्वयोः प्रत्येकं सुवर्णरज्ञमयकिन-गृह मण्डिता होकातुयोगन्याल्यानेन यश दश सुवर्णपर्वता भवन्ति । तर्धव

निश्चयन्यवहाररतत्रयाराधकोत्तमपात्रपरममक्तिदत्ताहारदानफल्लेनोत्पन्नानां तिर्यगमतुष्याणां खद्यद्वात्मभावनोत्पन्ननिर्वकारसदानन्दैकल्चण्यसुखास्तरसाखादविलचणस्य । चक्रवर्त्तिभागसुखाद्यधिकस्य विविधपच्चेन्द्रियभोगसुखस्य
प्रदायका ज्योतिर्गृहप्रदोपतुर्वभोजनवस्त्रमाल्यभाजनभूपण्यरागमदोत्पादकरसाङ्गसंज्ञा दशप्रकारकल्पन्नचाः भोगभूमिचेत्रं न्याप्य विष्ठन्तीत्यादिपरमागमोक्तप्रकारेणानेकाश्चर्याण्य ज्ञातन्यानि । तस्मादेव मेद्रगर्जाद्विज्ञण्यदिग्वभागेन गजदन्तद्वयमस्य देवकुरुसंज्ञस्त्रसम्भोगभृमिचेत्रमुत्तरकुरुवद्विज्ञयम् ॥

तस्मादेव मेरुपर्वतात्पूर्वस्यां दिशि पूर्वापरेण द्वाविंशतिसहस्रयोजनविष्कस्यं सवेदिकं मद्रशालवनमस्ति । तस्मात्पूर्वदिग्मागे कर्मभूमिसंझः पूर्वविदेहोऽस्ति । तत्र नीलकुलपर्वतादिचणमागे शीतानचा उत्तरमागे मेरेाः प्रदक्षिणेन यानि चेत्राणि विष्ठन्ति तेषां विभागः कथ्यते । तथाहि—मेरोः पूर्वदिशामागे या पूर्वमद्रशालवनविद्का तिष्ठाते तस्याः पूर्वदिग्मागे प्रथमं चेत्रं भवति, तदनन्तरं दिख्णोत्तरायतो वचारनामा पर्वता भवति, तदनन्तरं चेत्रं तिष्ठति, तत्रध्यन्तरं विभन्ना नदो भवति, तदनन्तरं चेत्रं, तताऽपि विभन्ना नदो, तदनन्तरं चेत्रं, ततः परं वचारपर्वतिरव्धित, तद्यन्तरं चेत्रं, ततोऽपि विभन्ना नदो, तदमन्तरं चेत्रं, ततः परं वचारपर्वतिरव्धित, तद्यन्तरं चेत्रं, ततो विभन्ना नदो, तद्यन्तरं चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्तः चेत्रं, तदा वद्यन्तरं पूर्वसमुद्रसमीपे यहेवारण्यं तस्य वेदिका चेति नवभित्तिभिरष्टचत्राणि झातन्यानि । तेषां क्रमेण नामानि कथ्यन्ते—कच्छा १ सुकच्छा २ महाक्ष्यत्यानि । तेषां क्रमेण नामानि कथ्यन्ते—कच्छा १ सुकच्छा २ महाक्ष्यत्यानि । इदानी चेत्रमध्यक्षितनगरीणां नामानि कथ्यन्ते । चेता १ चेमपुरी २ पिष्टपुरी ४ खङ्गा ५ सङ्गप्रदा ६ झीषधी ७ पुण्डरीकिणी ८ चेति ॥ २ रिष्टा ३ रिष्टपुरी ४ खङ्गा ५ सङ्गप्रदा ६ झीषधी ७ पुण्डरीकिणी ८ चेति ॥

द्यत अर्घ्व शीताया दिच्यिविभागे निषधपर्वतादुत्तरिवभागे यान्यष्टचे-त्राणि तानि कथ्यन्ते । तद्यथा—पूर्वोक्ता या देवारण्यवेदिका तस्याः पश्चिम-भागे चित्रमस्ति, तदनन्तरं वचारपर्वतस्ततः परं चेत्रं, ततो विभङ्गा नदी, ततश्च चेत्रं, तसाद्वचारपर्वतस्ततश्च चेत्रं, ततो विभङ्गा नदी ततः चेत्रं, ततो वचार-पर्वतः, ततः चेत्रं, ततो विभङ्गा नदी, तदनन्तरं चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, तनो भेरुदिग्मागे पूर्वभद्रशालवनवेदिका भवतीति नवभित्तिमध्येऽष्टौ चेत्रं, तनो भेरुदिग्मागे पूर्वभद्रशालवनवेदिका भवतीति नवभित्तिमध्येऽष्टौ चेत्राणि झातव्यानि । इदानीं तेपां क्रमेण नामानि कथ्यन्ते—वच्छा १, सुवच्छा २, महावच्छा ३, वच्छावती ४, रम्या ४, रम्यका ६, रमयीया ७, मङ्गलावती ८ चेति । इदानीं तन्मध्यिखतनगरीयां नामानि कथ्यन्ते— सुसीमा १, कुण्डला २, अपराजिता ३, प्रभाकरी ४, श्रङ्का ४, पद्मा ६, धुमा ७, रत्नसंचया ८ चेति, इति पूर्वविदेहच्चेत्रविमागव्याख्यानं समाप्तम् ॥

श्रथ मेरोः पश्चिमदिग्मागे पूर्वापरद्वाविंशतिसहस्रयोजनविष्कम्भाे पश्चिममद्रशालवनानन्तरं पश्चिमविदेहस्तिष्ठति । तत्र निषधपर्वतादुत्तरिवभागे शीतो-दानद्या दिच्चिमागे थानि चेत्रािश तेषां विभाग उच्यते । तथाहि—मेदिग्भागे या पश्चिममद्रशालवनवेदिका तिष्ठति तस्याः पश्चिमभागे चेत्रं भवति, ततेष दिच्योत्तरायतो वचारपर्वतस्तिष्ठति, तदनन्तरं चेत्रं, तता विभङ्गा नदी, ततश्च चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः परं चेत्रं, ततो विभङ्गा नदी, ततः चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः परं चेत्रं, ततो विभङ्गा नदी, ततः चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः परं चेत्रं, ततो विभङ्गा नदी, ततः चेत्रं, ततो वस्य वेदिका चेति नवभित्तेषु मध्येऽष्टी चेत्रािश भवन्ति । तेषां नामानि कथ्यन्ते । पद्मा १, सुपद्मा २, महापद्मा २, पद्मकावती ४, शंखा ४, निहाना ६, श्रुसदा ७, सिंहपुरी २, महापुरी ३, विजयपुरी ४, श्ररजापुरी ४, विरजापुरी ६, श्रशोकापुरी ०, विशोकापुरी ८ चेति ।।

अत कर्ष्व शीविदाया उत्तरमागे नीलकुलपर्वताइ चिये भागे यानि च्रेत्रायि विष्ठन्ति तेषां विभागभेदं कथयति । पूर्वभियता या भूतारण्यवनवेदिका तस्याः पूर्वभागे चेत्रं मवित । तदनन्तरं वचारपर्वतस्तदनन्तरं चेत्रं, ततो विभङ्गा नदी, ततः चेत्रं, ततो वचारपर्वतः, ततश्च चेत्रं, ततश्च वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, ततो वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, ततो विभङ्गा नदी, ततः चेत्रं, ततश्च वचारपर्वतस्ततः चेत्रं, ततो मेरुदिशाभागे पश्चिमभद्रशाख्यवनवेदिका चेति नवभित्तिषु मध्येऽष्टी चेत्रायि भवन्ति । तेषां क्रमेय नामानि कथ्यन्ते चप्रा १, सुवप्रा २, महावप्रा ३, वप्रकावती ४, गन्धा ५, सुगन्धा ६, गन्धिला ७, गन्धमालिनी ८ चेति । तन्मध्यस्थितनगरीयां नामानि कथ्यन्ते । विजया १, वैजयन्ती २, जयन्ती ३, अपराजिता ४, चक्रपुरी ६, ख्रयोध्या ७, ध्रवध्या ८ चेति ॥

भय भरतचेत्रे यथा गङ्गासिन्धुनदीद्वयेन विजयार्धपर्वतेन च म्लेच्छ-८ खण्डपश्चकमार्यखण्डं चेति षट् खण्डानि जातानि । तथैव तेषु द्वात्रिंशत्चेत्रेषु गङ्गासिन्धुसमाननदीद्वयेन विजयार्धपर्वतेन च प्रत्येकं षट्खण्डानि ज्ञातन्यानि । अयं तु विशेषः । एतेषु सर्वदैव चतुर्धकालादिसमानकालः, उत्कर्षेण पूर्वकोटि-जीवितं, पश्चाशचायोत्सेधश्चेति विज्ञेयम् । पूर्वप्रमाणं कथ्यते । "पुन्वस्स हु परिमाणं सदिरं खल्ल सदसहस्सकोडी । छप्पण्णं च सहस्सा वोधन्या वास-गण्याना ॥" इति संचेपेण जम्बुद्वीपन्याख्यानं समाप्तम् ॥

तदनन्तरं यथा सर्वद्वीपेषु सर्वसमुद्रेषु च द्वीपसमुद्रमर्यादाकारिका योजना-ष्टकोत्सेधावज्रवेदिकास्ति तथा जम्बूद्वीपेऽप्यस्तीति निक्रोयम् । तद्वहिर्भागे योजनलुचद्वयवलयविष्कम्भभ्रागकमित्रवेषडशसहस्रयाजनजलोत्सेधाद्यनेका-श्चर्यसहितो लवग्रसमुद्रोऽस्ति । तस्मादिप बहिर्मागे योजनलचन्तुप्टयनलय-विष्कम्भो धातकीखण्डद्वीपेऽितः । तत्र च दिच्यामागे खवयोदिधकालोदिध-समुद्रद्वयवेदिकात्पर्शी दिचायोत्तरायामःसहस्रयोजनविष्क्रमः शतचतुष्टयोत्सेध इच्वाकारनामपर्वताऽस्ति । तथात्तरविभागेऽपि । तेन पर्वतद्वयेन खण्डीकृतं पूर्वापरधातकीखण्डद्वयं ज्ञातन्यम् । तत्र पूर्वधातकीखण्डद्वीपमध्ये चतुरशीति-सहस्रयोजनोत्सेषः सहस्रयोजनावगादः चुल्लकमेरुरस्ति । तथा पश्चिमघातकी-खण्डेऽपि । यथा जम्बूद्वीपमहामेरी भरतादिचेत्रहिमवदादिपर्वतगङ्गादिनदीपद्मा-दिहदानां दिच्योत्तरेया व्याख्यानं कृतं तथात्र पूर्वधातकीखण्डमेरें। पश्चिम-धातकीखण्डमेरी च झातव्यम् । भ्रत एव जम्बूद्वीपापेचया संख्यां प्रति द्विगु-यानि भवन्ति भरतचेत्रायि, न च विस्तारायामापेचया। कुलपर्वताः पुनर्वि-स्तारापेच्चयैव द्विराखा नत्वायामं प्रति । तत्र धातकीखण्डद्वीपे यथा चक्रस्या-रास्तथाकाराः कुलपर्वता भवन्ति । यथा चाराणां विवराणि छिद्राणि मध्या-न्यभ्यन्तरे सङ्कीर्यानि विहर्भागे विस्तीर्यानि तथा चेत्रायि झातव्यानि ॥

इत्यंभूतं धातकीखण्डद्वीपमष्टलचयोजनवलयविष्कस्मः कालोदकसमुद्रः परिवेष्ट्य विष्ठित । वस्माद्बिहर्भागे योजनलचाष्टकं गत्वा पुष्करद्वीपस्य वल-याकारेख चतुर्दिशामागे मानुषाचरनामा पर्ववस्तिष्ठित । वत्र पुष्करार्षेऽिप धातकीखण्डद्वीपवद्विखोत्तरेखेच्वाकारनामपर्ववद्वयं पूर्वापरेख चुष्ठकमेरुद्वयं च। तथेव भरतादिचेत्रविमागश्च बोद्धन्यः । परं किन्तु जम्बूद्वीपमरतादिसंख्या-पेच्चया भरतचेत्रादिद्विगुखत्वं न च धातकीखण्डापेच्चया । कुलपर्वतानां तु षातकीसण्डकुलपर्ववापेचया द्विगुणो विष्कस्भ षायामश्च । उत्सेषप्रसाखे पुनर्देचियामागे विजयार्षपर्वते योजनानि पञ्चविंशतिः, हिमवति पर्वते शतं, महाहिमवति द्विशतं, निषधे चतुःशतं, तथोत्तरमागे च । मेरुसमीपगजहन्तेषु शतपञ्चकं, नदीसमीपे वचारेषु चान्यनिषधनीलसमीपे चतुःशतं च, शेष-पर्वतानां च मेरुं यक्त्वा यदेव जम्बूद्वीपे मिण्रतं तदेवार्षच्वीयद्वीपेषु च विज्ञे-यम् । तथा नामानि च चेत्रपर्वतनदीदेशनगरादीनां वान्येव । तथैव क्रीशद्वयोन्स्तेषा पञ्चशतघत्वविंस्तारा पद्मरागरक्षमयी वनादीनां वेदिका सर्वत्र समानेति । अत्रापि चक्राकारत्वपर्वता भारविवरसंस्थानानि चेत्रायि क्रातव्यानि । मानुषोत्तरपर्वतादभ्यन्तरभाग एव मनुष्यास्तिष्ठन्ति न च बहिर्मागे । तेषां च जघन्यजीवितसन्तर्भ द्वर्त्त प्रमाण्यम्, उत्कर्मेण पल्यत्रयं, मध्ये मध्यमविकल्पा बह्रवस्त्या तिरश्चां च । एवमसंख्येयद्वीपसमुद्रविन्तीर्णतिर्यन्त्रोक्तमध्येऽर्धतृतीय-द्वीपप्रमाणः संचेपेण मनुष्यत्रोको ज्याख्यातः ।।

षय मानुषात्तरपर्वतसकाशाद्विहर्मागे स्वयम्मूरमणद्वीपार्घ परिविष्य योऽसी नागेन्द्रनामा पर्वतस्तसमात्व्वमागे ये संख्यातीता द्वीपसमुद्रासिष्ठन्ति तेषु यद्यपि ज्यन्तरा निरन्तरा इति वचनाद् ज्यन्तरदेवावासास्तिष्ठन्ति तथापि पस्यप्रमाणायुषां तिरश्वां संबन्धिनी जघन्यमेगम्मूमिरिति इं यम् । नागेन्द्र-पर्वताद्विहर्मागे स्वयम्भूरमणद्वीपार्घे समुद्रे च पुनिवदेहवत्सर्वदेव कर्ममूमिशच-पुर्थकालश्व । परं किन्तु मनुष्या न सन्ति । एवमुक्तल्वातिर्वग्रेखोकस्य तद्द-नन्तरं मध्यमभागविद्यां मनुष्यलोकस्य च प्रतिपादनेन संचिपेण मध्यमलोक-ज्याख्यानं समाप्तम् । स्वय मनुष्यलोके द्विहीनशतचतुष्ट्यं तिर्यग्लोके तु नन्दी-श्वरकुण्डलख्वतामिधानद्वीपत्रयेषु क्षमेण द्विपञ्चारम्बतुष्टयचतुष्ट्यसंख्याश्चा-कृतिमाः स्वतन्त्रजिनगृहा ज्ञातन्याः ॥

स्रत कर्ष्यं ज्योतिलोंकः कथ्यते । तद्यशा—चन्द्रादिलमहनचत्रायि प्रकीर्या-वारकात्र्येति ज्योतिष्कहेनाः पश्चनिधा सर्वान्ति । तेषां मध्येऽस्माद्भूमितलादुपरि नवलिषकसामशतयोजनान्याकाशे गत्वा तारकविमानाः सन्ति, ततोऽपि योजन-दशकं गत्वा सूर्यविमानाः, ततः परमशीतियोजनानि गत्वा चन्द्रविमानाः, ततोऽपि त्रैलोक्यसारकथितकमेख योजनचतुष्टयं गते स्रश्चिन्यादिनचत्रविमानाः, ततःपरं योजनचतुष्टयं गत्वा शुधविमानाः, ततःपरं योजनत्रयं गत्वा शुक्रवि- मानाः, ततो योजनत्रये गते बृहस्पविविमानाः, तवो योजनत्रयानन्तरं मङ्गल्ख-विमानाः, ततोऽपि योजनत्रयानन्तरं शनैश्चरविमाना इति । तथा चोकं ''ण्ड-दुत्तरसत्तसया इस सीदी चडदुगं तु तिचन्धं । तारारविससिरिक्खा बृहुभग्व-धंगिरारसणी ।'' ते च ब्योतिष्कदेवा अर्धद्रतीयद्वीपेषु निरन्तरं मेरोः प्रद-विण्येन परिभ्रमणगतिं कुर्वन्ति । तत्र घटिकाप्रहरदिवसादिरूपः स्थूलव्यवहारकालः समयनिमिषादिस् क्मव्यवहारकालवत् यद्यप्यनादिनिधनेन समयघटिका-दिविवचित्तविकत्परहितेन कालाग्धद्रव्यरूपेण निश्चयकालेनोपादानमूतेन जन्यवे तथापि चन्द्रादित्यादिज्योतिष्कदेवविमानगमनागमनेन कुम्मकारेण निमित्तमूतेन मृतिपण्डोपादानजनितघट इव व्यव्यते प्रकटीक्रियते ज्ञायते तेन कारणेनोपचारेण ज्योतिष्कदेवकृत इत्यभिधीयते । निश्चयकालस्तु तिद्वमानगतिपरिणतेर्वहिरङ्गसङ्क्योतिष्कदेवकृत इत्यभिधीयते । निश्चयकालस्तु तिद्वमानगतिपरिणतेर्वहिरङ्गसङ्कारिकारणं भवि कुम्मकारचक्रभ्रमणस्याधस्तनशिलावदिति ।।

्डदानीमर्धत्तीयद्वीपेषु चन्द्रादित्यसंख्या कथ्यते। तथाहि—जम्बृद्वीपे चन्द्र-द्वयं सूर्यद्वयं च, लवणादे चतुष्टयं, धातकीखण्डद्वीपे द्वादश चन्द्रादित्याश्च, कालोदकसमुद्रे द्विचत्वारिशचन्द्रादित्याश्च, पुष्कराधे द्वीपे द्वातमातिचन्द्रादित्याश्च, कालोदकसमुद्रे द्विचत्वारिशचन्द्रादित्याश्च, पुष्कराधे द्वीपे द्वातमातिचन्द्रादित्याश्चेति । ततःपरं भरतैरावतिश्वतज्ञम्बृद्वीपचन्द्रसूर्ययोः किमिष विवरणं कियते । तद्यथा—जम्बृद्वीपाभ्यन्तरे योजनानामशीतिशतं बहिर्मागे लवणसमुद्रसंबन्धे त्रिशदधिकशतत्रयमिति समुदायेन दश्चोत्तरयोजनशतपच्चकं चारचेत्रं भण्यते तचन्द्रादित्ययोरकमेव । तत्र भरतेन बहिर्मागे तिश्चरचारचेत्रे सूर्यस्य चतुरशीतिशतसंख्या मार्गा भवन्ति, चन्द्रस्य पच्चद्रशैव । तत्र जम्बृद्वीपाभ्यन्तरे कर्कटसङ् क्रान्तिदिने दिच्यायनप्रारम्भे निषधपर्वतस्योपिर प्रथममार्गे सूर्यः प्रथमोदयं करोति । यत्र सूर्यविमानस्यं निर्दोषपरमात्मनो जिनेश्वरस्याकृत्रिमं जिनविच्चं प्रत्यचेया दृष्ट्वाचीति । तन्मार्गीस्थतमरत्वचेत्रादित्यस्यौरावतादित्येन सह तथापि चन्द्रस्य चन्द्रस्य सह यदन्तरं भवित तद्विशेष्णागमतो क्वात्व्यम् ॥

श्रथ " सदिभस भरणी श्रदा सादी श्रसलेस जेट्टमनरनरा। रेाहिणिनि-सहपुण्डस तिज्ञरा मिन्समा सेसा। " इति गाथाकथितक्रमेण यानि जघन्योत्कृष्टमध्यनज्ञत्राणि तेषु मध्ये कस्मिश्रचत्रे कियन्ति दिनान्यादिलस्तिष्ट-तीति। "ईदु रवी दो रिक्सा सत्तिदृयपंचगयण्डंडिया। श्रहियहिदरिक्स- संडा दंदुरविभ्रत्थण्यमुह्ता । "इलनेन गाथासूत्रेयागमकथिवक्रमेय पृथक्ष्यगानीय मेलापके कृते सित षडिधकषष्टिमुतित्रशतसंख्यदिनानि भवन्ति । तस्य दिनसमूहार्धस्य यदा द्वीपाभ्यन्तराइचियोन वहिर्मागेषु दिनकरे गच्छित तदा दिचयायनसंज्ञा; यदा पुनः समुद्रात्सकाशादुत्तरेखाभ्यन्तरमागेषु समायति तदोत्तराययसंज्ञेति । तत्र यदा द्वीपाभ्यन्तरे प्रथममागेपरिष्मौ कर्कटसंक्रान्तिदिने दिचयायनप्रारम्भे विष्ठत्यादित्यस्तदा चतुर्यवित्यहस्त्रपश्चविंशत्यधिकपश्चयोजनश्चतप्रमाय उत्कर्षेयादित्यविमानस्य पूर्वापरेयातपविस्तारे। क्रेयः । तत्र पुनरष्टाद्वस्त्रमाय उत्कर्षेयादित्यविमानस्य पूर्वापरेयातपविस्तारे। क्रेयः । तत्र पुनरष्टाद्वस्त्रमाय उत्कर्षेयादित्यविमानस्य पूर्वापरेयातपविस्तारे। क्रेयः । तत्र पुनरष्टाद्वसमुद्वत्तेद्वस्त्रमागीकृतस्यको भागो दिवसमध्ये दिनं प्रति द्वीयते यावख्रवयस्त्रमुद्वेद्वसानमागे माधमासे मकरसंक्रान्तावुत्तराययदिवसे त्रिषष्टिसहस्नाधिकचेत्रस्त्रयोजनप्रमायो जवन्येनादित्यविमानस्य पूर्वापरेयावपविस्तारे। भवति । वयौव द्वादशमुद्वतेदिवसे। भवत्यष्टादशमुद्वते रात्रिश्चितः। गोषं विशेष व्याख्यानं लोकविमागादौ विक्रेयम् ।

ये तु मनुष्यचेत्राद्विर्मांगे ज्योतिष्किविमानास्तेषां चलनं नास्ति । ते च मानुषोत्तरपर्वताद्विर्मांगे पश्चाशसम्भाणि योजनानां गत्ना वलयाकारं पिक्किक्रमेण पूर्वचेत्रं परिवेद्य विष्ठन्ति । तत्र प्रथमवलये चतुरचत्नारिशद्धिकशतप्रमाणाश्चन्द्रास्त्रथादित्याश्चान्तरान्तरेण विष्ठन्ति । ततः परं योजनलचे लचे गते तेनैव क्रमेण वलयं भवति । ध्रयन्तु विशेषः—वलये वलये चन्द्रचतुष्टयं सूर्यचतुष्टयं च वर्षते यावत्पुष्करार्धविद्दर्भागे वलयाष्टकमिति । ततः पुष्करसमुद्दप्रवेदे वेदिकायाः सकाशद्वित्यचाशतसम्बद्धप्रमित्तयोजनानि जलमध्ये प्रविश्य यत्पूर्वं चत्वारिशद्धिकशतप्रमाणं प्रथमवलयं व्याख्यातं तस्मद्द्विगुणसंख्यानं प्रथमवलयं भवति । वदनन्तरं पूर्ववद्योजनलचे लचे गते वलयं भवति चन्द्रचन्तुष्टयस्य सूर्यचतुष्टयस्य च धृद्धिरित्यनेनैव क्रमेण स्वयम्भूरमणसमुद्रविद्दर्भागवेदिनकापर्यन्तं ज्योतिष्कदेवानामवस्यानं बोद्धन्यम् । एते च प्रवरासंख्येयभागप्रमित्य धर्मख्येया व्योतिष्कित्वमाना ध्रकृत्रिमसुवर्णमयस्त्रम्यित्वचिर्यालयमिण्डता क्रावच्याः । इति संचेपेण ज्योतिष्कलोक्षन्याख्यानं समाप्तम् ॥

श्रयानन्तरमूर्ध्वलोकः कथ्यते । तथाहि सौधर्मेशानसनत्कुमारमाहेन्द्रश्रद्ध-श्रद्धोत्तरत्नान्तवकापिष्ठशुक्रमहाशुक्रश्रतारसङ्खारानतशर्यातारणाच्यतसंज्ञाः गो-

ह्या खर्गास्तते। पि नव प्रैवेंयकसंज्ञास्ततस्य नवातुदिशसंज्ञं नवविमानसंख्यमेक-पटलं वतोऽपि पश्चानुत्तरसंझं पश्चिवमानसंख्यमेकपटलं चेत्युक्तकमेखोपर्थुपरि वैमानिकदेवास्तिष्ठन्तीति वार्त्तिकं सङ्ग्रहवाक्यं समुदायकथनमिति यावत्। पादिमध्यान्तेषु द्वादशाष्ट्रचतुर्योजनवृत्तविष्कम्भा चत्वारिशत्प्रमितयोजनोत्सेधा या मेरुचूलिका तिष्ठति तस्योपरि कुरुमूमिजमर्त्यवालाप्रान्तरितः पुनऋ जुिव-मानमिता । तदादिं कृत्वा चूलिकासिहतलचयोजनप्रमार्गं मेरूत्सेघमानमद्भीधि-कैकरज्जुप्रमार्या यदाकाशाचेत्रं तत्पर्यन्तं सौधर्मेशानसंज्ञं स्वर्गयुगलं तिष्ठति । ततः परमद्धीधक्षेकरञ्जुपर्यन्तं सनत्कुमारमाहेन्द्रसंझं स्वर्गयुगलं भवति, तस्मा-दर्बरञ्जुप्रमायाकाशपर्यन्तं ब्रह्मब्रह्मोत्तरामिधानं खर्गेशुगलमस्ति, ततोऽप्यर्द्धरञ्जु-पर्यन्तं लान्तवकापिष्टनामस्वर्गयुगलमस्ति, ततश्चार्द्धरज्जुपर्यन्त ग्रुकमहाश्चकासि-धानं खर्गद्वयं ज्ञातन्यम्, तदनन्तरमद्धरेग्जुपर्यन्तं शतारसङ्खारसंज्ञं खर्गयुगलं भनित, ततोऽप्यर्द्धरञ्जुपर्यन्तमानतप्रायतनामस्तर्गयुगलं, ततः परमर्द्धरञ्जुपर्यन्त-माकाशं यावदारणाच्युताभिधानं स्वर्गद्वयं ज्ञातव्यमिति । तत्र प्रथमयुगलद्वये स्वकीयस्वकीयस्वर्गनामानश्चत्वार इन्द्रा विज्ञोयाः, सध्ययुगलचतुष्टये पुनः खकीयस्वकीयप्रथमस्वर्गाभिधान एकैक एवेन्द्रो धवति, उपरितनयुगलद्वयेऽपि स्वकीयस्वकीयस्वर्गनामानश्चत्वार इन्द्रा भवन्तीति समुदायेन षोडशस्वर्गेषु द्वाद-शेन्द्रा ज्ञातन्याः । षोखशस्वर्गाद्र्ष्वीमेकरज्जुमध्ये नवप्रैवेयकनवानुदिशपञ्चानुत्त-रविमानवासिदेवास्तिष्ठन्ति । ततः परं तत्रैव द्वादशयोजनेषु गतेष्वष्टयोजनबा-हत्या मृतुष्यलोक्तवत्पभ्वाधिकचत्वारिंशञ्चचयोजनविस्तारा मोचिशिला भवति । तस्योपरि घनोदिधघनवातत्त्रवातत्रयमस्ति । तत्र तत्त्वातमध्ये स्रोकान्ते केवस-ज्ञानाधनन्तगुग्रसहिताः सिद्धास्तिष्ठन्ति ॥

इदानीं स्वर्गपटलसंख्या कथ्यते—सीधमेंशानयोरेकत्रिंशत्, सनत्कुमार-माहेन्द्रयोः सप्त, ब्रह्मब्रह्मोत्तरयोश्चत्वारि, लान्तवकापिष्टयोर्द्वयम्, श्चक्रमहा-श्चक्रयोः पटलमेकम्, शतारसहस्रारयोरेकम्, श्चानतप्राश्चतयोक्षयम्, श्चार-श्चाच्युतयोक्षयमिति । नवसु प्रेवैयकेषु नवकं, नवातुदिशेषु पुनरेकं, पश्चानुत्त-रेषु चैकमिति ससुद्वायेनोपर्युपरि त्रिषष्टिपटलानि ज्ञातक्यानि । तथा चोत्कं ''इगतीससत्तचत्तारिदोण्गिएकक्षेक्षस्रक्षचढुकप्पे । तित्तियएकेकिंदयशामा ख्डु श्चादि तेवद्री ॥'' भतः परं प्रथमपटल्ल्याख्यानं क्रियते । ऋजु विमानं यदुक्तं पूर्व मेरुपूलिकाया उपि तस्य मनुष्यचेत्रप्रमाणिवस्तारस्येन्द्रकसंज्ञा । तस्य चनुर्दिग्मागेध्वसंख्येययोजनविस्ताराणि पङ्किरूपेण सर्वेद्गीपसमुद्रेपूपि प्रतिदिशं यानि
त्रिषष्टिविमानानि तिष्टन्ति तेषां श्रेणीबद्धसंज्ञा । यानि च पङ्किरहितपुष्पप्रकरबद्धिदिक्चनुष्टये तिष्ठन्ति तेषां संख्येयासंख्येययोजनविस्ताराणां प्रकीर्णकसंक्षेति समुदायेन प्रथमपटलल्क्चणं ज्ञातक्यम् । तत्र पूर्वापरदिच्यश्रेणित्रयविमानानि । तन्मध्ये विदिग्द्वयविमानानि च सौधर्मसंवन्धीनि भवन्ति, शेषविदिग्द्वयविमानानि च पुनरीशानसंबन्धीनि । अस्मात्पटलादुपरि जिनष्टश्मानेन
संख्येयान्यसंख्येयानि योजनानि गत्ना तेनैव क्रमेण द्वितीयादिपटलानि
भवन्ति । अयं च विशेष:—श्रेणीचनुष्टये पटले पटले प्रतिदिशमेकैकिनमानं
द्वीयते यावत्पश्चानुत्तरपटले चनुर्दिक्त्वैकैकिनिमानं तिष्ठति । एते सौधर्मादिविमानाव्यनुरशीतिलचसमनवितसद्दस्त्रयोविंशतिप्रमिता अञ्चित्रमसुवर्णमयजिनगृहमण्डिता ज्ञातक्या इति ॥

ध्यथ देवानामायुःप्रमायां कथ्यते । भवनवासिषु जघन्येन दरावर्षसह-स्नाया, उत्कर्षेया पुनरसुरकुमारेषु सागरेापमम्, नागकुमारेषु पल्यत्रयं, सुपर्ये सार्घद्वयं; द्वीपकुमारे द्वयं, शेषकुलषद्के सार्धपल्यमिति । व्यन्तरे जघन्येन दशवर्षसहस्नाया, उत्कर्षेया पल्यमधिकमिति । ज्योतिष्कदेवे जघन्येन पल्याष्टम-विभागः, उत्कर्षेया चन्द्रे लच्चवर्षाधिकं पल्यं, सूर्ये सहस्नाधिकं पल्यं, शेषज्योति-ष्कदेवानामागमानुसारेग्यति । स्यय सीधमेंशानयोर्जघन्येन साधिकपल्यं, उत्कर्षेया साधिकसागरोपमद्वयं, सनत्कुमारमाहेन्द्रयोः साधिकसागरोपम-सप्तकं, बद्दाबद्दात्तरयोः साधिकसागरोपमदशकं, जान्तवकप्तापिष्ठयोः साधि-कानि चतुर्दशसागरोपमानि, शुक्रमहाशुक्रयोः वेषद्य साधिकानि, शतारसह-सारयोरश्चद्य साधिकानि, श्वानतप्रायतयोविंशतिरेव, श्रारणाच्युत्रयोद्वाविंश-तिरिति । खतः परमच्युतादूर्ष्यं कल्पातीतनवय्वेवैयकेषु द्वाविंशतिसागरोपम-प्रमाणाद्ष्यमैकैकसागरोपमे वर्षमाने सत्येकत्रिंशत्सागरोपमान्यवसाननवर्थे-वेयके भवन्ति । नवातुदिशपटले द्वात्रिंशत्, पश्चानुत्तरपटले त्रयिक्षंशत्, बत्क्ष्टायुःप्रमाणं झातव्यम् । तदायुः सौधर्मादिषु स्वर्गेषु यदुत्कृष्टं तत्परस्मिन् परिसन् खों सर्वार्थिसिद्धिं विद्याय जघन्यं चेति । शेषं विशेषव्याख्यानं त्रिलो-कसारादी बेद्धव्यम् ॥

किश्व भादिमध्यान्तमुक्ते ग्रुद्धखुद्धैकस्वभावे परमात्मिन सकलविमलकेवल-क्षानलोचनेनादर्शे विम्बानीव ग्रुद्धात्मादिपदार्था लोक्यन्ते दृश्यन्ते क्षायन्ते परि-च्छिद्यन्ते यतस्तेन कारणेन स एव निश्चयलोकत्तिः भिश्चयलोकाल्ये स्वकीयग्रुद्ध-परमात्मिन अवलोकनं वा स निश्चयलोकः । "सत्माओ य तिलेस्सा इंदिय-वसदा य अत्तवहाणि । णाणं च दुष्पचतं मोहो पावप्पदो होदि । " इति गाथोदितविभावपरिणाममादिं कृत्वा समस्तग्रुभाग्रुभसंकल्पविकल्पत्मागेन निज-ग्रुद्धात्मभावनोत्पन्नपरमाहादैकसुखामृतरसास्त्रात्तुभवनेन च या भावना सैव निश्चयलोकानुप्रेचा । शेषा पुनर्व्यवहारेग्रेत्येवं संचेपेण लोकानुप्रेचाव्याल्यानं समाप्तम् ॥

श्रय दुर्जभातुप्रेचां कथ्यवि। तथाहि एकेन्द्रियविकलेन्द्रियपञ्चेन्द्रियसंक्षिपर्या
समनुष्यदेशकुलरूपेन्द्रियपदुत्वनिर्व्याध्यायुष्कवरबुद्धिसद्धर्भश्रवग्रमहृग्यधारग्रश्रद्धा
नसंयमविषयसुखञ्यावर्त्तनकोधादिकषायनिवर्त्तनेषु परं परं दुर्लमेषु कथंचित्का
कतालीयकन्यायेन लब्धेष्विप तद्धविधरूपयेधे फल्रमृतस्वश्रद्धात्मसंवित्त्यात्मक
निर्मलधर्मध्यात्वविषयकषायनिदानवन्धादिविभावपरिग्रामानां प्रवल्वादिति।

तस्मात्स एव निरन्तरं भावनीयः। तद्भावनारिह्तानां पुनरिप संसारे पतन
मिति। तथा चोक्तम्—"इत्यविद्धर्लभरूषां बोधि लब्ध्वा यदिप्रमादी स्यात्।

संस्विभीमारण्ये भ्रमति वराको नरः सुचिरम्।" पुनश्रोक्तं मनुष्यमवदुर्ज
भत्वम्—"श्रश्रुभपरिग्रामबहुलता लोकस्य विपुलता महामहती। योनिविपु
लता च कुरुते सुदुर्लमां मानुर्गे थोनिम्।" बोधिसमाधिलचणं कथ्यते—

सन्यग्दर्शनक्कानचारित्राग्रामप्राप्तप्रापणं बोधिस्तेषामेव निर्विच्नेन भवान्तरप्रापणं

समाधिरिति। एवं संचेपेग्र दुर्लभानुप्रेचा समाप्ता।

श्रश्र धर्मानुत्रेचां कथयति । तद्यथा-संसारे पतन्तं जीवसुद्धृत्य नागेन्द्रनरे-न्द्रदेवेन्द्रादिवन्द्ये श्रव्यावाधानन्तसुखाद्यनन्तगुष्युखच्ये मेरचपदे घरतीति धर्मः । तस्य च भेदाः कथ्यन्ते—श्रिद्धंसाखच्याः सागारानगारत्वच्यो वा उत्तमचमा-दिखच्यो वा निश्चयञ्यवहाररक्षत्रयात्मको वा श्रुद्धात्मसंवित्त्यात्मकमोहचोभ- रहितात्मपरिणामा वा धर्मः । अस्य धर्मस्यालामेऽतीतानन्तकाले "णिखेदरधाउन्सत्त्य तक्दस वियलेदियासु छन्नेव । सुरिणिरयतिरियचडरो चडदस मणुयेसु सदसहस्ता । " इति गाथाकथितचतुरशीतियोनिलचेपु मध्ये परमस्तास्थ्य-भावनोत्पन्ननिन्यांकुलपारमार्थिकसुखिवलचणानि पञ्चेन्द्रियसुखामिलाघजनि-तन्याकुलत्वोत्पादकानि दुःखानि सहमानः सन् अमितोऽयं जीवो यदा पुनरेवं-गुणविशिष्टस्य धर्मस्य लाभो मति तदा राजाधिराजमहाराजार्द्धमाण्डलिक-महामाण्डलिकवलदेववासुदेवकामदेवसकलचक्रवित्वेवेन्द्रगणधरदेवतीर्थकरपर-मदेवप्रथमकल्याणत्रयपर्यन्तं विविधाश्युदयसुखं प्राप्य पश्चादमेदरलत्रयभावना-चल्लेनाच्चयानन्तसुखादिगुणास्पदमईत्यदं सिद्धपदं च लभते । तेन कारणेन धर्म एवपरमरसरसायनं निधिनिधानं कल्पवृत्तः कामधेनुश्चिन्तामणिरिति । किं बहुना ये जिनेश्वरप्रणीतं धर्मे प्राप्य दद्धमतयो जातास्त एव घन्याः।तथाचोक्तम्—"धन्या ये प्रतिखुद्धा धर्मे लल्ल जिनवरैः समुपदिष्टे । ये प्रतिपन्ना धर्मे स्वभावनोपस्थि-तमनीपाः । " इति संचेपेण धर्मानुप्रेचा समाप्ता ॥

इत्युक्तत्त्वणा अनित्याशरणसंसारेकत्वान्यत्वाश्चित्वाक्षवसंवरिनर्जरालो-कवोधिदुर्जभधर्मवत्त्वानुचिन्वनसंज्ञा निरास्रवस्त्रश्चद्वात्मवत्त्वपरिणविरूपस्य संव-रस्य कारणभूवा द्वादशासुप्रेचाः समाप्ताः ॥

श्रथ परीषद्द्वयः कथ्यते—ज्ञुत्पिपासाशीतोष्ण्दंशमशकनाग्यारितक्षीच-र्यानिपद्याशय्याकोशवधयाचनालामरोगतृण्यस्पर्शमलस्तकारपुरस्कारप्रद्वाज्ञानदर्श-नानीति द्वाविंशतिपरीषद्वा विज्ञे याः । तेपां ज्ञुधादिनेदनानां तीन्नोदयेऽपि सुखदुःखजीवितमरण्यलामालामनिन्दाप्रशंसादिसमतारूपपरमसामायिकेन नव-तरग्रमाग्रमकर्मसंवरण्यिरन्तनग्रमाग्रमकर्मनिर्जरणसमर्थेनायं निजपरमात्म-भावनासंजातिनिर्विकारिनत्यानन्दलच्चणसुखामृष्ठसंवित्तेरचलनं स परीषद्द-जय इति ॥

भ्रथ चारित्रं कथ्यति । शुद्धोपयोगखचणनिश्चयरत्रत्रयपरिण्ते स्वशुद्धात्म-स्वरूपे चरणमवस्थानं चारित्रम् । तश्च तारतम्यभेदेन पश्चिवधम् । तथाहि— सर्वे जीवाः केवलज्ञानमया इति भावनारूपेण समतालचणं सामायिकम् , भ्रथवा परमस्वास्थ्यवलेन युगपत्समस्तशुभाशुभसङ्करपविकरपत्यागरूपसमाधि-खचणं वा, निर्वेकारस्वसंवित्तिवलेन रागद्वेपपरिहाररूपं वा, स्वशुद्धात्मानुभू-

विवर्त्तनार्त्तरीहपरित्यागरूपं वा, समस्तसुखदुालादिमव्यशरूपं वेवि । अय छेदे। पस्थापनं कथयति-यदा युगपत्समस्तविकल्पत्यागरूपं परमसामायिकं स्थात मशक्तोऽयं जीवस्तदा समस्तिहंसानृतन्तेयात्रह्मपरिप्रहेभ्यो विरितर्वतिमत्यने पञ्चप्रकारविकस्पभेदेन त्रवच्छेदेन रागादिविकस्परूपसावद्येभ्यो निवर्स्य निज शुद्धात्मन्यात्मानसुपर्यापयतीति छेदोपस्थापनम् । अथवा छंदे त्रतखण्डे सी निर्विकारसंवित्तिरूपनिश्चयप्रायश्चित्तेन तत्साधकवहिरङ<del>्गच</del>्यवहारप्रायश्चित्ते वा स्तात्मन्युपस्थापनं छंदोपस्थापनमिति । ब्रघ परिहारविशुर्द्धं कथयिन "वीसं वासा जन्मे वासपहुत्तं च वित्ययरमूले । पद्यक्ताणं पिडदो संभूत् द्धुगाऊपविद्वारा । " इति गाथाकथितक्रमेण मिथ्यात्वरागादिविकलपमलान प्रत्याख्यानेन परिहारेख विशेषेख खात्मनः शुद्धिनैर्मेस्यं परिहारविशुद्धिश्चा रित्रमिति । श्रय सूच्मसान्परायचारित्रं ऋथयति । सूच्मातीन्द्रियनिजग्रद्धात्म संत्रितिवर्रोन सूच्मलोमाभिषानसाम्परायस्य कपायस्य यत्र निरवर्रापोपरामनं चपर्वं वा तत्मुचमसाम्परायचारित्रमिति । प्रय यथाख्यातचारित्रं कथयति— यथा सहजग्रद्धस्वभावत्वेन निष्कम्पत्वेन निष्कपायमात्मस्वरूपं वर्षेषाख्याः कथितं यथाख्यातचारित्रसिति ॥

्रइदानीं सामायिकादिचारित्रपश्चकस्य गुग्रस्थानस्वामित्वं कथयति । प्रमन्ताप्रमत्तापृवानिवृत्तिसंज्ञगुग्रस्थानचतुष्टये सामायिकचारित्रं भवति छंदोपस्थान्यन्य, परिहारिवद्यद्विस्तु प्रमत्ताप्रमत्तगुग्रस्थानद्वयं, सृच्यसांपरायचारितं पुनरेकस्मिन्नेव सृच्यसाम्परायगुग्रस्थाने, यथाख्यातचारित्रमुपशान्तकपायचीग्रक्तपायसयोगिजिनायोगिजिनामिथानगुग्रस्थानचतुष्टये भवतीति । प्रथः संयमप्रतिपत्तं कथयति संयमासंयमसंद्वं दार्गिनकार्यकादशमेदिमश्चं देशचारित्रमंकिमन्नेव पञ्चमगुग्रस्थाने ज्ञातन्यम् । श्रसंयमस्तु मिध्याद्वष्टिसासार्वनिमश्चाविरतसन्यन्द्वष्टिसंज्ञगुग्रस्थानचतुष्टये भवति । इति चारित्रन्याख्यानं समाप्तम् ॥

एवं त्रवसमितिगुप्तिधर्मद्वादगानुप्रेचापरीयहजयचारित्राणां भावसंवर-कारणभूतानां चद्व्याख्यानं कृतं, तत्र निश्चयरत्रत्रयसाधकव्यवहाररत्रत्रय-रूपस्य शुभोपयागस्य प्रतिपादकानि यानि वाक्यानि वानि पापास्रवसंवर-कारणानि ज्ञातव्यानि । यानि तु व्यवहाररत्रत्रयसाध्यस्य शुद्धोपयोगस्चर्य- निश्चयरक्रत्रयस्य प्रतिपादकानि तानि पुण्यपापद्वयसंवरकारणानि भवन्वीति 
हातव्यम् । ध्रत्राह् सेतमनामराजश्रेष्ठो । भगवन्नेतेषु त्रवादिसंवरकारणेषु मध्ये 
संवरानुप्रेचैव सारभूता, सा चैव संवरं करिष्यति किं विशेषप्रपञ्चेनेति । 
भगवानाह्—त्रिगुप्तिलचणनिर्विकल्पसमाधिस्थानां यतीनां तथैव पूर्यते तत्रासमर्थानां पुनर्वहुप्रकारेण संवरप्रतिभूतो मोहो विज्नम्भते तेन कारणेन त्रवादिविस्तरं कथयन्त्याचार्याः ॥३५॥ "असिदिसदं किरियाणं ध्रकिरियाणं तु होइ
चुलसीदी । सत्तठ्ठी ध्रण्णाणी वेण्ड्या हुंति वत्तीसा । जोगा पयडिपदेसा ठिदिश्रणुभागा कसायदे हुंति । अपरिणिद्धच्छित्रेसु थवंघठिठदिकारणं 
विस्था" एवं संवरतस्वव्याख्याने सुत्रद्वयेन तृतीयं स्थलं गतम् ॥

श्रय सम्यग्दृष्टिजीवस्य संवरपूर्वकं निर्जरातस्वं कथयति ।

व्याख्या । 'सोया' इत्यादिव्याख्यानं क्रियेत—''ग्रोया'' ज्ञातव्या का ''यिज्ञरा'' भावनिर्जरा । सा का निर्विकारपरमचैवन्यचिषमत्कारानुभूतिसःजा-वसहजानन्दस्वभावसुखामृतरसास्त्रादरूपे। भाव इत्यध्याद्वारः ! ''जेखं भावेख'' येन मावेन जीवपरिखामेन किं भवति ''सडिंदि'' विशीर्यते पतित गहाति विनश्यति भिं कर् ''कम्मपुगालं'' कमीरिविध्वंसकखकीयशुद्धात्मना वित्त-चर्षं कर्मपुद्रलद्रव्यं कथंभूतं ''शुत्तरसं'' खोदयकालं प्राप्य सांसारिकसुख-दु:खरूपेण भुक्तरसं दत्तफलं केन कारणभूवेन गलवि ''जह कालेण' स्वकाल-पच्यमानाम्रफल्लवत्सविपाक्तनिर्जरापेच्चया, ष्रभ्यन्तरे निजशुद्धात्मसंवित्तिपरि-खामस्य बहिरङ्गसहकारिकारणभूतेन कालल्लिधसंझेन यथाकालेन न केवलं यथाकालेन ''तवेश य'' प्रकालपच्यमानानामाम्रादिफलवद्विपाकनिर्जरापेच्या भ्रम्यन्तरेश समस्तपरद्रव्येच्छानिरोधलक्तर्शेन बहिरङ्गेश्रान्तस्त्रस्वसंवित्तिसाधक-संमूचेनानशनाविद्वादशविधेन वपसा चेति ''तस्सडग्रं'' कर्म्मणे गलनं यस सा द्रव्यनिर्जरा । नतु पूर्व यदुक्तं 'सडदि' तेनैव द्रव्यनिर्जरा स्रव्या पुनरपि सडनं किमर्थं भणितम् ? तत्रोत्तरं सेन सडदिशब्देन निर्मेलात्मानुभूतिप्रहस्यभाव-निर्जराभिधानपरिखासस्य सामर्थ्यमुक्तं न च द्रव्यनिर्जरेति । ''इदि'' इति द्रव्यमावरूपेस निर्कारा द्विविधा भयति ॥

अत्राह शिष्य:—सविपाकनिर्जरा नरकादिगतिष्वज्ञानिनामपि दृश्यते सङ्गानिनामेवेति नियमो नास्ति । वत्रोत्तरं—अत्रैव मोचकारणं या संवर-

पृर्विका निर्जरा सैव प्राह्या। या पुनरज्ञानिनां निर्जरा सा गजस्नानवनिष्पत्ता। यतः स्तोकं कर्म निर्जरयति बहुतरं बध्नाति तेन कारणेन सा न आहा। यातु सरागसद्दृष्टीनां निर्जरा सा यद्यप्यशुभक्तमीवनाशं करोति तथापि संसार-स्थितिं स्तोकां कुरुते । तद्भवे तीर्थकरप्रकृत्यादिविशिष्टपुण्यवन्थकार्यं भवति पारम्पर्येण मुक्तिकारणं चेति । वीतरागसद्दृष्टीनां पुनः पुण्यपापद्वयविनाशे तद्भवेऽपि मुक्तिकारणमिति । उक्तं च श्रीकुन्दकुन्दाचार्यदेवै: "जं भ्रण्णाणी कम्मं खवेदि भवसदसहस्सकोडोहिं। तं ग्राग्गी विहिं गुत्तो खवेदि उस्सास-मित्तेषा । " कश्चिदाह — सद्दृष्टीनां वीतरागविशेषणं किमर्थं रागादया हेया मदीया न भवन्तीति भेदिविज्ञाने जाते सित रागानुभवेऽपि ज्ञानमात्रेख मोचो भवतीति । तत्र परिहारः । ग्रन्थकारे पुरुषद्वयम् एकः प्रदीपहस्तस्ति-ष्ठति । ग्रन्यः पुनरेकः प्रदीपरहितस्तिष्ठति । स च कूपे पतनं सर्पादिकं वा न जानाति तम्य विनाशे देाषो नास्ति । यस्तु प्रदीपहस्तस्तस्य कूपपतनादिविनाशे प्रदीपफलं नास्ति । यस्तु कूपपतनादिकं त्यजित तस्य प्रदीपफल्ससित । तथा कोऽपि रागादयो हेया मदीया न भवन्तीति भेदविक्षानं न जानाति स कर्मणा बध्यते तावत् , ग्रन्यः कोऽपि रागादिभेदविज्ञाने जातेऽपि यावतांशेन रागा-दिकमनुभवति तावतांशेन सोऽपि बच्यत एव, तस्यापि रागादिभेदविज्ञानफलं मास्ति । यस्तु रागादिमेदविज्ञाने जाते सति रागादिकं त्यजति तस्य भेदविज्ञान-फलमस्तीति ज्ञातव्यम् । तथा चोक्तं—''चक्खुस्स दंसग्रस्स य सारो सप्पादि-देासपरिहारो । चक्खू होदि खिरत्थं दट्ठूग विलेपडंतस्स" ॥ ३६ ॥ एवं निर्जराज्याख्याने सूत्रेगैकोन चतुर्थस्थलं गतम् ॥

ध्रथ सोचतत्त्वसावेदयति ।

व्याख्या । यद्यपि सामान्येन निरवशेषनिराक्ततकर्ममलकलङ्कस्याशरीरस्था-त्मन झात्यन्तिकस्वामाविकाचिन्त्याङ्कृताज्ञुपमसकलविमलकेवलङ्कानाद्यनन्त्रगुणा-स्पदमवस्थान्तरं मोचो भण्यते तथापि विशेषेण भावद्रव्यरूपेण द्विधा भवतीति वार्त्तिकम् । तद्यथा—"योग्रो स भावमोक्त्यो" योगे ज्ञातव्यः स भावमोचः । स कः "झप्पयो हु परिखामो" निश्चयरत्नत्रयात्मककारणसमयसाररूपो "हु" स्फुटमात्मनः परिखामः । कथंमृतः "सव्यस्स कम्मयो जो स्वयहेदू" सर्वस्य द्रव्यभावरूपमो हनीवादिघातिचतुष्टयकर्मयो यः चयहेतुरिति । द्रव्यमोचं कथर्यात । ''दन्विविमोक्खो'' अयोगिचरमसमये द्रव्यविमोत्तो भवति कोऽसौ ''कम्मपुषमावो'' टङ्कोत्कीर्षश्च बुद्धैकस्वभावपरमात्मन आयुरादिशोपाघाति-कर्मणामपि य आत्यन्तिकपृथग्मावो विश्लेषो विघटनमिति ॥

तस्य मुक्तात्मनः सुसं कथ्यते । ''श्रात्मोपादानसिद्धं स्वयमतिशयवद्वीत-बाधं विशालं वृद्धिहासव्यपेतं विषयविरहितं निष्पतिद्वन्द्वभावम् । श्रन्यद्द्रव्या-नपेचं निरुपममभितं शाश्वतं सर्वकालगुत्कृष्टानन्तसारं परमसुखमतस्तस्य सिद्धस्य जातम् । " कश्चिदाह—इन्द्रियसुखसेव सुखं सुकात्मनामिन्द्रियशरीरामावे पूर्वोक्तमतीन्द्रियसुखं कथं घटत इति । तत्रोत्तरं दीयते-सासारिकसुखं तावत् स्त्रीसेवादिपश्चेन्द्रियविषयप्रभवसेव, यत्पुन: पश्चेन्द्रिय विषयन्यापाररहितानां निर्व्याकुलित्तानां पुरुषायां सुखं तदतीन्द्रियसुखमत्रैन दश्यते । पञ्चेन्द्रियम-नेजिनतिविकल्पजालरहितानां निर्विकल्पसमाधिस्थानां परमयोगिनां रागादि-रहितत्वेन स्वसंवेद्यमात्मसूखं तद्विशोषेग्रातीन्द्रियम् । यद्य भावकर्मद्रव्यकर्मरहि-तानां सर्वप्रदेशाह्यादेकपारमार्थिकपरमानन्दपरिखतानां मुक्तात्मनामतीन्द्रियसुखं तदत्यन्तिविशेषेण ज्ञातव्यम् । प्रत्राष्ट्र शिष्यः—संसारिणां निरन्तरं कर्मवन्यो-ऽित, तथैवोदयोऽप्यस्ति, श्रुद्धात्मभावनाप्रस्तावो नास्ति, कथं मोच्चो भवतीति ? तत्र प्रत्युत्तरं । यथा शत्रोः चीखावस्थां दृष्टा कोऽपि धीमान् पर्यालोचग्रत्ययं मम इनने प्रस्तावस्ततः पाठपं कृत्वा शत्रुं इन्ति तथा कर्मग्रामप्येकरूपावस्था नास्ति हीयमानस्थित्यनुभागत्वेन कृत्वा यदा त्वयुत्वं चीयत्वं भवति तदा धीमान् भन्य भ्रागमभाषया ''रवयउवसमियविसोही देसग्रया उग्गकरणलुद्धी य । चत्तारि वि सामण्याकरणं सन्मत्तचारित्ते । " इति गाथाकथितलव्यिपण्य-कसंक्षे नाष्यात्ममापया निजद्यद्वात्माभिमुखनरिणामसंक्षेत्र च निर्मलमावना-विशेषखङ्गेन पौरुषं ऋत्वा कर्मशत्रुं इन्तीति । यत्युनरन्तः काटाकोटीप्रमितकर्म-स्थितिरूपेण तथैन जतादारुस्थानीयानुभागरूपेण च कर्मज्ञघुले जातेऽपि सत्ययं जीव द्यागमभाषया द्यदःप्रवृत्तिकरणापूर्वकरणानिवृत्तिकरणसंज्ञामध्यात्मभाषया स्तराद्वात्मामिमुखपरियातिरूपां कर्महननवुद्धिं ऋत्वा कापि कालेन करिप्यतीति तद्मन्यत्वगुशस्यैव तत्त्वशं ज्ञातन्यमिति । भ्रन्यद्पि दृष्टान्तनवकं मोत्तविपये क्षात्रे व्याप् भारत्य विकास स्वाप्त क्षात्र विकास स्वाप्त विकास स्वाप्त विकास स्वाप्त विकास स्वाप्त विकास स्व ष्ट्रगण्जि, सम दिट्टंता जास्ति । " नन्यनादिकाले मोर्च गच्छतां जीवानां जगच्छन्यं भविष्यतीति ? तत्र परिहारः यथा—भाविकालसमयानां क्रमेख गच्छतां यद्यपि भाविकालसमयराशेः स्तोकत्वं भवित तथाप्यवसानं नास्ति । तथा मुक्तिं गच्छतां जीवानां यद्यपि जीवराशेः स्तोकत्वं भवित तथाप्यवसानं नास्ति । इति चेक्तिं पूर्वकाले बहुवोऽपि जीवा मोचं गता इदानीं जगतः शून्यत्वं न दश्यते । किश्वाभव्यानामभव्यसमानभव्यानां च मोचो नास्ति कथं शून्यत्वं किं भविष्यतीति ॥ ३७॥ एवं संचेपेख मोचतस्वव्याख्यानेनैकसूत्रेख पश्चमं खलं गतम् ।

श्रत कर्ष्वं षष्ठस्थले गाथापूर्वार्धेन पुण्यपापपदार्थद्वयस्वरूपसुत्तरार्धेन च पुण्यपापप्रकृतिसंख्यां कथयामीद्यमिप्रायं मनसि धृत्वा भगवान् सूत्रमिदं प्रतिपादयित ।

व्याख्या । "पुण्यं पावं हवंति खलु जीवा" चिदानन्दैकसहजशुद्धस्रभाव-त्वेन पुण्यपापबन्धमोत्त्वादिपर्यायरूपविकल्परहिता अपि सन्तानागतानादिकर्म-बन्धपर्यायेख पुण्यं पापं च भवन्ति खल्ल स्फुटं जीवा:। कथंभूताः सन्तः "सुह-द्यसहभावजुत्ता" "उद्वम मिध्यात्वविषं भावय दृष्टिं च क्रुरु परां मित्तम् । भाव नमस्काररते। ज्ञाने युक्तो भव सदापि । पश्चमहाव्रतरकां कीपचत्र-ष्कस्य निप्रहं परमम् । दुर्हान्तेन्द्रियविजयं वपःसिद्धिविधौ कुरूद्योगम् । " इत्यार्थाद्वयकथिवलचर्यान शुभापयोगमावेन परिशामेन तद्विलचर्यानाशुभापया-गपरिखासेन च युक्ताः परिखताः। इदानी पुण्यपापसेदान् कथयति "सादं सुहाउ ग्रामं गोदं पुण्यं'' सद्वेद्यशुभायुर्नामगोत्राग्रि पुण्यं मवति "पराणि पावं च' तस्मादपराखि कर्माणि पापं चेति । तद्यथा—सद्वेद्यमेकं, तिर्यग्म-सुभगयशःकीर्त्तिवीर्थकरत्वादिनामप्रकृतीनां सप्तित्रशत्, नुष्यदेवायुख्ययं, तथोचैगोंत्रमिति समुदायेन द्विचत्वारिंशत्संख्याः पुण्यप्रकृतयो विक्केयाः । शेषा द्वयशीविपापमिवि । वत्र "दर्शनविद्युद्धिर्विनयसंपन्नता शीलत्रवेष्वनित-चारे।ऽभीच्यज्ञाने।पयोगसंवेगी शक्तितस्यागतपर्सा साधुसमाधिवैया<del>दृत्यकर</del>ण-मईदाचार्यबहुश्रुतप्रवचनभक्तिरावश्यकायरिष्ठाखिर्मार्गप्रमावना प्रवचनवत्सल-त्वमिति तीर्थकरत्वस्य'' इत्युक्तत्वचायघेाडशभावनेात्पन्नतीर्थकरनामकर्मैंवं त्रिशिष्टं पुण्यम् । षोडशमावनासु मध्ये परमागममाषया "मूडत्रयं मदाश्चाष्टी तथानायतनानि षट् । प्रष्टौ सङ्कादयरचेति हग्दोषाः पश्चिविंगतिः । "

इति म्लोककश्चितपश्वविंशतिमल्यक्तिता तथाध्यात्मभाषया निजयुद्धात्मोपादे-यहचिरुपा सन्यक्त्यभावनैव मुख्येति विज्ञे यम् । सन्यग्दृष्टेर्जीवस्य पुण्यपाप-द्वयमि हेयम् । कथं पुण्यं करोवीति ? तत्र युक्तिमाह । यथा कोऽपि देशान्वर-स्थमनोहरस्रीसमीपादागतपुरुपार्खा तद्यें दानसन्मानादिकं करोति तथा सन्यन्दृष्टिरप्युपादेयरूपेख स्वशुद्धात्मानमेव भावयति चारित्रमोहोदयात्तत्रास-मर्थः सन् निर्दोषपरमात्मखरूपायामहीत्सद्धानां तदाराधकाचार्योपाध्यायसाधृनां च परमात्मपदप्राप्त्यर्थे विषयकषायवश्वनार्थे च दानपूजादिना गुणस्तवनादिना षा परमभक्तिं करोति तेन भोगाकाङ् चादिनिदानरहितपरिखामेन कुटुन्विनां पलालुमिव म्रानीहितवृत्त्या विशिष्टपुर्यमास्त्रवित तेन च स्वर्गे देवेन्द्रलोकान्ति-कादिवीमृतिं प्राप्य विमानपरीवारादिसंपदं जीर्श्वेदशमिव गखयन् पञ्चमहा-विदेहेषु गत्वा परयति । किं परयतीति चेत्-तिद्दं समवसरखं, त एते वीत-रागसर्वज्ञाः, त एते भेदामेहरत्नत्रयाराघका गणघरदेवादया ये पूर्व श्रयन्ते त इहानीं प्रयत्त्रेय दृष्टा इति मत्वा विशेषेण दृढधर्ममतिम् त्वा चतुर्थगुणस्थान-थेग्यामात्मना विरवावस्थामपरित्यजन् भागानुसवेऽपि सवि धर्मध्यानेन कार्लं नीत्वा स्वर्गादागत्य वीर्थकरादिपदे प्राप्तेऽपि पूर्वभवभावितविशिष्टभेदज्ञानवासनाः वलेन मोहं न कराति तता जिनदीचां गृहीत्वा पुण्यपापरहित्तनिजपरमात्म-ध्यानेन मोर्च गच्छवीवि । सिध्यादृष्टिस्तु तीव्रनिदानवन्धपुण्येन सोगं प्राप्य पश्चादर्श्वचक्रवर्त्तिरावग्रादिवक्ररकं गच्छतीति । एवमुक्तल्वग्रापुण्यपापपदार्थ-द्वयेन सह पूर्वोक्तानि सप्ततत्त्वान्येव नव पदार्था भवन्तीति ज्ञातव्यम् ।

इति श्रीनेमिचन्द्रसैद्धान्तकदेविक्रिचिते द्रव्यसङ् ग्रह्मन्थे ''श्रासववंधग्ग'' इत्याद्येका सूत्रगाथा तदनन्तरं गाथादशकेन स्थलपट्कंचेति ससु-दायेनैकादशस्त्रैः सप्तत्त्वनवपदार्थप्रतिपादकनामा वितीयाधिकारः समाप्तः ॥ २ ॥

अत ऊर्ष्वं विंशतिगाथापर्यन्तं मोचमार्गं कथयति । तत्रादौ "सम्मद्दंसग्य" इत्याचष्टगाथामिनिश्चयमोचमार्गञ्यवद्वारमोच्चमार्गं प्रतिपादकमुख्यत्वेन प्रथमो-ऽन्तराधिकारस्ततः परम् "दुविद्वं पि मोक्खद्वेतं" इति प्रभृतिद्वादशासूत्रैध्यातृष्येय-ध्यानफलकथनभुख्यत्वेन द्वितीयोन्तराधिकारः ! तृतीयाधिकारे समुदायेन वातनिका । श्रथ प्रथमतः सूत्रपूर्वार्घेन व्यवहारमोत्त्रमार्गेगुत्तरार्धेन च निश्चयमोत्त्र-साग<sup>®</sup> निरूपयति ।

व्याख्या । ''सम्मद्संखणाणं चरणं मोक्खस्स कारणं जाणे ववहारा'' सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रत्रयं मोचस्य कारणं हे शिष्य जानीहि व्यवहारनयात् । ''शिचयदो तित्रयमङ्ग्रेग शिग्रेग श्रप्पा" निश्चयतस्तित्रित्रतयमयो निजात्मेति । तथा हि—वीतरागसर्वज्ञप्रणीतषद्द्रव्यपञ्चास्तिकायसप्ततच्चनवपदार्थसम्यक्-श्रद्धानज्ञानत्रताद्यनुष्ठानिकल्परूपो व्यवहारमोचमार्गः । निजनिरचनशुद्धात्म-तत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरखैकाग्यपरिणतिरूपो निश्चयमोचमार्गः । श्रथवा श्रातुपाषार्णेऽग्निवत्साधको व्यवहारमोचमार्गः, सुवर्णस्थानीयनिर्विकारस्रोपत्न-विधसाष्यरूपो निश्चयमोचमार्गः । एवं संचेपेण व्यवहारनिश्चयमोचमार्गत्वचणं ज्ञातव्यमिति । ३-६ ।

श्रथामेदेन सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि खग्नुद्धात्मैव तेन कारणेन निश्चये-नात्मैव निश्चयमोत्त्वमार्गः इत्याख्याति । श्रथवा पूर्वोक्तमेव निश्चयमोत्त्वमार्गः प्रकारान्तरेण दृढयति ।

व्याख्या। ''रयण्यत्यं ण वट्टइ श्रप्पाणं सुयतु श्रप्ण्णद्वियम्हि'' रक्षत्रयं न वर्त्तते स्वकीयशुद्धात्मानं सुक्का श्रन्याचेतने द्रव्ये। ''तम्हा तत्त्वयमङ्भ्रो होदि हु मोक्खस्स कारणं श्रादा'' तस्मात्तित्रत्यमयश्रात्मैव निश्चयेन मोचस्य कारणं भवतीति जानीहि । श्रथ विस्तारः—रागादिविकल्पोपाधिरहितचिष्ठमत्कार-भावनोत्पन्नमपुर्रसास्वादसुखोऽहमिति । निश्चयरूपं सम्यग्दर्शनं तस्यैव सुखस्य समस्तविभावेभ्यः स्वसंवेदनङ्गानेन पृथक् परिच्छेदनं सम्यग्ङ्गानं, तथैव दृष्ट-श्रुतातुभूतमोगाकाङ् चाप्रशृतिसमस्तापन्यानरूपमनोर्थजनितसंकल्पविकल्पजा-स्त्यागेन तत्रैव सुखेर तस्य सन्तुष्टम्य एप्तस्येकाकारपरमसमरसीमावेन द्रवीभूत-चित्तस्य पुनः पुनः स्थिरीक्ररणं सम्यक्च रित्रकम् । इत्युक्तस्यणं निश्चयरक्ष-त्रयं शुद्धात्मानं विहायान्यत्रघटपटादिबहिर्द्वच्ये न वर्त्तते यतस्ततः कारणाद-भयेन येनानेकद्वचार्यक्रिप्रपानकवत्तदेव सम्यग्दर्शनं, तदेव सम्यग्ङ्गानं, तदेव चारित्रं तदेव स्वात्मतत्त्वमित्युक्तस्यणं निजश्रुद्धात्मानमेव शुक्तिकारणं जानीहि ॥ ४०॥

एवं प्रथमस्थले सूत्रद्वरोन निश्चयज्यवहारमोचमार्गः स्वरूपं संचेपेख

न्याख्याय तदनन्तरं द्वितीयस्थले गायाषट्कपर्यन्तं सम्यक्कादित्रयं क्रमेख विद्व-खोति । तत्रादी सम्यक्त्वमाह ।

व्याख्या। "जीवादीसदृष्ट्यं सम्मत्त" वीतरागसर्वक्षप्रणीतशुद्धजीवादितन्त्व-विषये चलमलिनावगाढरिहतत्वेन श्रद्धानं रुचिनिश्चय इदमेवेत्थमेवेति निश्चय-वृद्धिः सम्यग्दर्शनम् । "रूवमप्पणो तं तु" तचामेदनयेन रूपं स्वरूपं तु पुनः कर्त्वात्मन आत्मपरिणाम इत्यर्थः । तत्य सामर्थ्यमाहात्म्यं दर्शयति । "हुर-मिणिवेसविमुकं णाणं सम्मं खु होदि सदि जमृहि" यसिमन् सम्यक्त्वे सति झानं सम्यग् मवित स्फुटं कथम्भूतं सम्यग्मवित "दुरमिणिवेसविमुकं" चिन् तप्रतिपत्तिगच्छत्तृ श्रस्पर्शशुक्तिकाशकलरजतविज्ञानसहरं संशयविश्रमविमोहै-सु र रहितमित्यर्थः ।

इता विस्तार:---सम्यक्त्वे सित झानं सम्यन्भवतीति यदुक्तं तस्य विवरसं क्रियते । तथाहि-गीतमामिभूतिवायुभूतिनामानो विप्राः पञ्चपञ्चशतबाह्ययोपा-ध्याया वेदचतुष्टयं, ज्योतिष्कञ्याकरणादिषडङ्गाति, मनुस्पृत्याद्यष्टादशस्यृतिशा-काणि वथा भारतायष्टादशपुराणानि मीमांसान्यायनिस्तर इत्यादिलीकिकसर्व-शास्त्राणि यद्यपि जानन्ति तथापि तेषां हि ज्ञानं सम्यक्त्वं विना सिथ्याज्ञानसे-व । यदा पुनः प्रसिद्धकथान्यायेन श्रीवीरवर्द्धमानस्वामितीर्थकरपरमदेवसम-षसरखे मानखन्मावलोकनमात्रादेवागमभाषया दर्शनचारित्रमोहनीयोपशमस्-यसंह्रेनाध्यात्मभाषया स्वद्यद्वात्मामिसःखपरिग्रामसंह्रेन च कालादिलव्यिवशेषेण मिथ्यात्वं विद्वयं गर्व तदा तदेव मिथ्याज्ञानं सम्यग्ज्ञानं जातम् । तत्रश्च ''जयति मगवान्" इत्यादि नमस्कारं कृत्वा जिनदीचां गृहीत्वा कचलोचानन्तरमेव चतुर्क्षानसप्तर्द्धिसम्पन्नास्त्रयोऽपि गर्वाघरदेवाः संजाताः । गीतमस्त्रामी भन्योप-कारार्थे द्वादशाङ्गश्रुतरचनां छतनान् । पश्चान्निश्चयरक्षत्रयमावनावत्तेन त्रयोऽपि मोर्च गताः । शेषाः पञ्चव्यायतप्रसितमाद्यया जिनदीचां गृहीत्वा यथासम्भवं स्वर्गे मोर्चं च गताः । भ्रमञ्यसेनः पुनरेकादशाङ्गधारकोऽपि सम्यक्त्वं विना मिथ्याज्ञानी सञ्जात इति । एवं सम्यक्त्वमाद्वात्म्येन ज्ञानवपश्चरग्रव्रवीपशम-ध्यानादिकं मिध्यारूपमपि सम्यग्भवति । तदमावे विषयुक्तदुग्धमिव सर्वे वृथेति बातज्यम् ।

वच सन्यक्त्वं पञ्चविंशविमलरहितं भवति । वद्यया—देवतामृढ्लोकमृढ-समयमृद्भेदेन मृद्त्रयं भवति । तत्र ज्ञुधाद्यष्टादशदोषरहितमनन्त्रज्ञानाधनन्त-गुणसहितं वीतरागसर्वज्ञहेवतास्वरूपमजानन् स्यातिपुजालामरूपुलावण्यसीमा-ग्यपुत्रकलत्रराज्यादिविसूतिनिमित्तं रागद्वेषोपहतार्त्तरौद्रपरियातचेत्रपालचण्डि-कादिमिष्टयादेवानां यदाराधनं करोति जीवसादेवतामूहत्वं भण्यते। न च ते देवाः किमपि फलं प्रयच्छन्ति । कथमिति चेत् ? रावर्णेन रामस्वामिलक्मी-घरविनाशार्थ बहुरूपिग्री विद्या साधिता, कौरवैस्तु पाण्डवनिम् लनार्थ कालायनी विद्या साधिता, कंसेन च नारायगविनाशार्थं चहुनोऽपि विद्याः समाराधिता-स्ताभिः कृतं न किसपि रामस्तामिपाण्डवनारायणानाम् । तैस्तु यद्यपि मिथ्या-देवता नातुकूलिवास्त्रथापि निर्मेलसम्यक्त्वोपार्जितेन पूर्वकृतपुण्येन सर्व निर्विष्न जातमिति । श्रय लोकमूढलं कथयति । गङ्गादिनदीतीर्थस्नानसमुद्रस्नानप्रातः-स्नानजलप्रवेशमरणागिप्रवेशमरणगोप्रहणादिमरणभूस्यग्निवटवृत्तपूजादीनि पुण्य-कारणानि भवन्तीति यद्वदन्ति तल्लोकमृद्धत्वं विज्ञेयम् । ध्रथः समयमृद्धत्वमाहः। भ्रज्ञानिजनचित्तचमत्कारोत्पादकं न्योतिष्कमन्त्रवादादिकं दृष्ट्रा वीतरागसर्वज्ञप्र-ग्रीतसमयं विहाय कुदेवागमलिङ्गिनां भयाशास्तेहलोमैर्धर्मार्थे प्रशामविनयपूरा-पुरस्कारादिकरणं समयमूदलमिति । एनमुक्तन्तर्णं मूदत्रयं सरागसम्यग्द्रध्य-षस्थायां परिहरणीयमिति । त्रिगुप्तावस्थालचणवीतरागसम्यक्तवप्रसावे पुनर्ति-जनिरञ्जननिर्दोषपरमात्मैव देव इति निश्चयबुद्धिद्वतामूढरहितत्वं विश्वयम्। तथैव मिथ्यात्वरागादिरूपमूहभावत्यागेन स्वग्नुद्धात्मन्येवावस्थानं होक्स्पूहरः हितत्वं विश्लेयम् । तथैव च समस्तयुमायुभसङ्कल्पविकल्परूपपरभावत्यागेन निर्वि-कारतास्त्रिकपरमानन्दैकलच्चग्रपरमसमरसीमावेन तस्मिन्नेव सन्यग्रूपेशायनं गमनं परिग्रमनं समयमूढरिहवलं बोद्धन्यम् । इति मूढत्रय न्याख्यातम् ।

श्रथ मदाएत्वरूपं कथ्यते । विद्यानैश्वर्यज्ञानतपः कुलजातिरूपसंद्रं मदाएकं सरागसम्यग्दिष्टिमिस्यान्यमिति । वीतरागसम्यग्दिष्टीनां पुनर्मानकषायादुरम्भ-मदमात्सर्यादिसमस्तिवक्तराजालपरिद्यारेण ममकाराहङ्काररहिते धुद्धात्मिन भावनैव मदाएकत्याग इति । ममकाराहङ्कारलच्चणं कथ्यति । कर्मजनितदेहपु-श्रकलत्रावौ ममेदमिति ममकारस्तत्रैवामेदेन गौरस्थूलादिदेहोऽहं राजाहमित्य- हङ्कारलच्चामिति ।

श्रथानायतनषट्कं कथयति । मिथ्यादेवो, मिथ्यादेवाराधका, मिथ्यातपो, मिथ्यातपस्वी, मिथ्यागमो, मिथ्यागमघरा पुरुषारचेत्युक्तस्वग्रमनायतनषट्कं सरागसम्यग्द्दष्टीनां त्याच्यं भवतीति । वीतरागसम्यग्द्दष्टीनां पुनः समस्तदोषाय-तनभूतानां मिथ्यात्विषयकषायरूपायतनानां परिद्वारेश केवस्तवानाचनन्तगु-ग्यायतनभूते स्वश्रद्धात्मनि निवास एवानायतनसेवापरिद्वार इति । श्रनायतन-शब्दस्यार्थः कथ्यते । सम्यक्तादिगुणानामायतनं गृहमावास श्रात्रय श्राधार-कर्शं निमित्तमायतनं भण्यते तिद्वप्रस्तमनायतनमिति ।

श्रतः परं शङ्काचष्टमलत्यागं कथयति । निःशङ्काचष्टगुग्राप्रतिपालनमेव शङ्काखष्टमत्त्रत्यागा मण्यते । तद्यथा---रागादिदेशपा प्रज्ञानं वाऽसत्यवचनका-रणं तदुभयमपि वीतरागसर्वज्ञानां नास्ति ततः कारणाचलम्यीते हेयोपादेयतस्त्रे मीचे मीचमार्गे च मन्यैः संशयः सन्देहो न कर्त्तव्यः । तत्र शहादिदेषपरि-ष्टारविषये पुनरश्वनचैारकथा प्रसिद्धा। वत्रैव विभीषणकथा। वथाहि-सीवा-हरणप्रषट्टको रावणस्य रामलच्मणाभ्यां सह सक्त्रामप्रस्तावे विमीषणेन विचारितं रामस्तावदष्टमवलदेवी लत्त्मग्रवाष्टमा वासुदेवी रावग्रवाष्टमः प्रतिवासदेव इति । तस्य च प्रतिवासुदेवस्य वासुदेवहस्तेन मरणमिति जैनागमे पठितमास्ते विन्मिच्या न भवतीति नि:शङ्को भूत्वा त्रैलोक्यकण्टकं रावर्णं खकीयज्येष्ठश्रातरं त्यक्ता त्रिंशक्चौहियीप्रमिवचतुरङ्गवतेन सह स रामस्वामिपार्थे गत इति । तथैव देवकीवसुदेवद्वयं निःशङ्कं ज्ञातन्यम् । तथान्ति-यदा देवकीवालकस्य मारणनिमित्तं कंसेन प्रार्थना कृता तदा ताभ्यां पर्यातीचितं सदीय: पुत्रो नवसा वासुदेवो मविष्यित तस्य इस्तेन जरासिन्धुनान्नो नवमप्रतिवासुदेवस्य कंसस्यापि मर्खं भविष्यतीति जैनागमे भिषतं तिष्ठतीति, तथैवातिमुक्तभट्टारकैरिप कथि-विमिति निश्चिल कंसाय स्वकीयं वालकं इत्तम् । तथा शेषमञ्यैरपि जिनागमे शङ्का न कर्त्तव्येति । इदं व्यवहारेख सम्यक्तस्य व्याख्यानम् । निश्चयेन पुन-स्तस्यैव व्यवहारनि:शङ्कागुग्रस्य सहकारित्वेनेहलोकात्रागागुप्तिमरग्रव्याधिवेदना-कस्मिकामिघानमयसप्तकं गुक्त्वा घारोपसर्गपरीषद्वप्रस्तावेऽपि शुद्धोपयोगस्यन्न-यानिश्चयरत्रत्रत्रयमावनैव निःशङ्करायोः ज्ञातन्य इति ।

भय निष्काङ् चितागुर्यं कथयवि। इहतोकपरलोकाशारूपमागाकाङ् चा-निदानत्यागेन केवलझानायन्तगुर्याव्यक्तिरूपमाचार्यं झानपूजावपश्चरणायतुष्ठान-

कर्यां निष्काङ्चागुर्यो भण्यते । तथानन्तमतीकन्याकथा प्रसिद्धा । द्वितीया च सीतामहादेवीकथा। सा कथ्यते। सीता यहा लोकापवादपरिहारार्थे दिव्ये शुद्धा जाता तदा रामखामिना दत्तं पट्टमहादेवीविभृतिपदं त्यक्त्वा सकल्लमूषणा-नगारकेवितपादमूले छतान्तवकादिराजिसत्तया बहुराक्षीिमश्च सह जिनदीचां गृहीत्वा शशिप्रभाघार्मिकाससुदायेन सह प्रामपुरखेटकादिविहारेण भेदाभेदरल-त्रयभावनया द्विषष्टिवर्षाणि जिनसमयप्रभावनां कृत्वा पश्चादवसाने त्रयरित्रंशदिव-सपर्यन्तं निर्विकारपरमात्ममावनासिहतं संन्यासं ऋत्वाऽच्युतामिधानषे। हश्-स्वर्गे प्रतीन्द्रतां याता तत्रश्च निर्मेखसम्यक्त्वफलं दृष्ट्वा धर्मानुरागेण नरके राव-शालक्मरायो: संबोधनं कृत्वेदानीं स्वर्गे तिष्ठति। स्रप्ने स्वर्गादागत्य सकलचकवर्त्ती भविष्यति । ती च रावग्राखन्मीधरी तस्य पुत्री भविष्यतः । तत्रश्च तीर्थंकरपा-दमुले पूर्वभवान्तरं दृष्ट्रा पुत्रहृयेन सह परिवारेख च सह जिनदीचां गृहीत्वा भेदाभेदरस्रत्रयभावनया पञ्चानुत्तरविमाने त्रयोऽप्यहमिन्द्रा भविष्यन्ति । तस्मा-दागत्य रावणस्तीर्थकरो भविष्यति, सीवा च गणघर इति, खरमीघरा धातकी-खण्डद्वीपे तीर्थकरो भविष्यति । इति व्यवहारनिष्काङ् चितागुणो विद्यातव्यः। निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारनिष्काङ् चागुखस्य सहकारित्वेन दृष्टश्रुवानुभूत-पञ्चीन्द्रयभोगत्यागेन निम्चयरत्रत्रयमाननोत्पन्नपारमार्थिकस्वात्मोत्यसुखासृतरसे चित्तसन्तेषः स एव निष्काङ् चा गुण इति ।

श्रय निर्विचिकित्सागुर्णे कथयति । मेदामेदरक्षत्रयाराधकमन्यजीवानां दुर्गेन्थवीमत्सादिकं दृष्ट्वा धर्मेबुद्धया कारुण्यमावेन वा यथायोग्यं विचिकित्सा-परिहर्णं द्रव्यनिर्विचिकित्सागुणो भण्यते । यत्पुनर्जेनसमये सर्वे समीचीनं परं किन्तु वस्त्रप्रावरणं जलस्तानादिकं च न कुर्वन्ति तदेव दृष्णमिलादिक्कत्सित-भावस्य विशिष्टविवेकवलेन परिहरणं सा निर्विचिकित्सा भण्यते । श्रस्य व्यवहारनिर्विचिकित्सागुणस्य विषय छहायनमहाराजकथा दिक्मणीमहादेवीकथा
चागमप्रसिद्धा ज्ञातव्येति । निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारनिर्विचिकित्सागुणस्य वर्लेन समस्तद्वेषादिविकस्परूपकक्षोलमालात्यागेन निर्मेलात्मानुभृतिलच्चणे निजशुद्धात्मनि व्यवस्थानं निर्विचिकित्सागुण इति ।

इतः परममूढदृष्टिगुणकथां कथयति । वीतरागसर्वक्षप्रणीतागमार्थोद्विस् ्रीः कुदृष्टिभिर्यत्मणीतं घातुवादखन्यवादहरमेखलज्जुद्रविद्यान्यन्तरविकुर्वेणादिकमज्ञा- निजनचित्तचमत्कारोत्पादकं दृष्टा श्रुत्वा च योऽसा मूढभावेन धर्मबुद्धया तत्र क्षिं भित्तं न कुरुते स एव व्यवहारेऽमूद्धहिरुच्यते । तत्र चात्तरमधुरायां चतुक्विसहारकरेवतीश्राविकाचन्द्रप्रभनामविद्याधरत्रद्धचारिसम्बन्धिनी कथा प्रसिद्धेति । निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारमूद्धहिरुगुणस्य प्रसादेनान्तस्तन्ववहिस्तन्तिश्चये जाते सित समस्तमिथ्यात्वरागादिशुभाशुभसङ्कस्पविकल्पेष्टात्मबुद्धिनुप्रपादेयवुद्धिं हितवुद्धिं मसत्वमावं त्यक्ता त्रिगुप्तिरूपेण विश्वद्धज्ञानदर्शनस्वन्यावे निजात्मिन यित्रश्चलावस्थानं तदेवामूद्धहित्विमिति । सङ्कल्पविकल्पल्लगं कथ्यते । पुत्रकल्लत्रादौ विहर्द्वयं ममेदिमितिकल्पना सङ्कल्पः, ध्रभ्यन्तरे सुक्यई दुःस्व्यहमिति हर्षविषादकारणं विकल्प इति । ध्रथवा क्लुवृत्त्या सङ्कल्प इति कोऽर्थो विकल्प इति तस्यैव पर्यायः ॥

भयोपगूहनगुगं कथयति । भेदाभेदरत्नत्रयभावनारूपो मेाचमार्गः स्वभावेन शुद्धः एव वावत्, तत्राक्वानिजननिमित्तेन तथैवाशक्तजनिमित्तेन च धर्मस्य पैशून्यं दूषण्यमपवादो दुष्प्रभावना यदा भवति तद्ग्यमाविरोधेन यथाशक्त्यार्थेन धर्मोपदेशेन वा यद्धर्मार्थं देषस्य भन्पनं निवार्ग्यं क्रियते तद्व्यवहारनयेनोप-गूहनं भण्यते । तत्र मायात्रक्वचारिणा पार्श्वभट्टारकप्रतिमालप्रस्तहर्ग्यो कृते सत्युपगूहनविषये जिनदत्तश्रेष्ठिकथा प्रसिद्धेति । प्रथवा रुद्रजनन्या ज्येष्ठा-संक्षाया लोकापवादे जाते सति यदोषभन्यनं कृतं तत्र चेलिनीमहादेवीकथेति । वथैन निक्षयेन पुनस्तस्यैन व्यवहारोपगूहनगुग्रस्य सहकारित्वेन निजनिर्द्यकन-निर्दोषपरमात्मनः प्रच्छादका ये मिथ्यात्वरागादिदोषास्तेषां तस्मिन्नेव परमात्मिन सम्यक्ष्मद्धानक्कानानुष्ठानरूपं यद्ध्यानं तेन प्रच्छादनं विनाशनं गोपनं भन्यनं तदेवेपगृहनमिति ॥

श्रय श्रितीकरणं कथयति । मेहामेदरक्षत्रयधारकस्य चातुर्वर्णसङ्घस्य मध्ये यदा कोऽपि दर्शनचारित्रमोहोदयेन दर्शनं ज्ञानं चारित्रं वा परित्यकुं वाञ्छिति तदागमाविरोधेन यथाशक्त्या धर्मश्रवणेन वा प्रार्थेन वा सामर्थ्येन वा केनाप्यु-पायेन यद्धमें श्रिरत्वं क्रियते तद्ञ्यवहारेण श्रितीकरणमिति । तत्र च पुष्पद्याद्ध-तपोधनस्य श्रितीकरणप्रस्तावे वारिषेणक्कमारकथागमश्रसिद्धेति । निश्चयेन पुनस्ते-नैव व्यवहारेण स्थितीकरणप्रयोगेन धर्महद्भले जाते सति दर्शनचारित्रमोहोदय-जिनतसमक्तमिष्यात्वरागादिविकस्पजाद्यागेन निजपरमात्मस्यमावमावनीत्य-

भपरमानन्दैकलचण्रसुखामृतरसाखादेन वक्षयतन्मयपरमसमरसीमावेन वित्त-स्थितीकरण्यमेव स्थितीकरण्यमिति ।

भय वात्सल्याभिधानं सप्तमाङ्गं प्रतिपाद्यति । वाह्याभ्यन्तरस्त्रत्रयाघारे चतुर्विधसङ्घे वत्से धेनुवत्पञ्चेन्द्रियविषयनिमित्तं पुत्रकलत्रसुवर्णादिस्तेष्ट्वद्वा यदक्रित्रमस्नेहकरणं तद्व्यवहारेण वात्सल्यं भण्यते । तत्र च इस्तिनागपुराधिप-विपद्मराजसंवन्धिनः बलिनामद्धप्टमन्त्रिया निश्चयव्यवहाररत्रत्रयाराधकाकस्य-नाचार्यप्रभृतिसप्तरातयतीनामुपसर्गे कियमाग्रे सति विष्णुकुमारनामा निश्चय-व्यवहारमोच्चमार्गाराधकपरमयतिना विक्ववैषार्द्धिप्रमावेण वामनरूपं कृत्वा विल-मन्त्रिपार्थे पादत्रयप्रमाणम्मिप्रार्थनं कृत्वा पश्चादेकः पादो मेरुमस्तके दची द्विवीयो मानुपोत्तरपर्वते वृतीयपादस्यावकाशो नास्तीवि वचनच्छलेन मुनिवा-त्सल्यनिमित्तं बलियन्त्री वद्ध इत्येका वावदागमप्रसिद्धा कथा। द्विवीया च दशप्रतगराधिपतेर्वजनर्यानामः । उज्जयिनीनगराधिपतिना सिंहोदरमहाराजेन जैने। (यं मम नमस्कारं न करोतीति मत्ता दशपुरनगरं परिवेष्टर धोरोपसर्गे क्रियमार्षे भेदाभेद्रसत्रवयमावनाप्रियेण रामस्वामिना वजकार्पवात्सल्यनिमित्तं सिंहोदरा बद्ध इति रामायग्रमध्ये प्रसिद्धेयं वात्सल्यक्येति । निश्चयवात्सल्यं पुनस्तस्यैव व्यवहारवात्सल्यगुणस्य सहकारित्वेन धर्मे दृढत्वे जाते सति मिथ्या-त्वरागादिसमस्त्रश्चभाग्रुभवहिमविषु प्रीतिं त्यक्त्वा रागादिविकल्पोपाधिरहित-परमस्वास्थ्यसंवित्तिसञ्जातसदानन्दैकलचग्रासुखासृतरसाखादं प्रति प्रीविकरण-मेवेति सप्तमाङ्गं न्याख्यातम् ॥

श्रयाष्ट्रमाङ्गं नाम प्रभावनागुणं कथयित । श्रावकेन दानपूजादिना तपे।धनेन च तपः श्रुतादिना जैनशासनप्रभावना कर्त्तव्येति व्यवहारेण प्रभावनागुणे। ह्यातव्यः । तत्र पुनरुत्तरमथुरायां जिनसमयप्रभावनशोलाया उनविल्लामहा-देव्याः प्रभावननिमित्तमुपसर्गे जाते सति वज्रक्रमारनाम्ना विद्याधरश्रमणेनाकाशे जैनरथश्रमणेन प्रभावना छतेत्येका ध्रागमप्रसिद्धा कथा । द्वितीया त्र जिनसम्प्रभावनाशीलवप्रामहादेवीनामस्वकीयजनन्या निमित्तं स्वस्य धर्मानुरागेण च हरिषेणनामदशमचक्रवर्तिना तद्भवमोत्त्रगामिना जिनसमयप्रभावनार्थमुतुङ्ग-तेरणिजनचैद्यालयमण्डितं सर्वभूमितलं छत्तिति रामायणे प्रसिद्धेयं कथा । निश्चयेन पुनस्तस्यैत व्यवहारप्रभावनागुणस्य बल्लेन मिण्यात्वविषयक्षायप्रसृति-

समस्तिवभावपरिश्वामरूपपरसमयानां प्रमावं हत्वा शुद्धोपयोगलचायसंवेदन-ज्ञानेन विशुद्धज्ञानदर्शनस्त्रभावनिजशुद्धात्मनः प्रकाशनसनुभवनमेव प्रमा-वनेति ॥

एवमुक्तप्रकारेण मूदत्रयमदाष्टकपढनायवनशङ्काच्यमलरहितं शुद्धजीवा-दिवत्तार्थश्रद्धानलचणं सरागसम्यक्त्वाभिधानं व्यवहारसम्यक्त्वं विज्ञेयम् । तथैव तेनैव व्यवहारसम्यक्त्वेन पारम्पर्येण साध्यं शुद्धोपयोगलचणनिक्षयरत्न-त्रयभावनोत्पत्रपरमाह्णदेकरुपमुखामृतरसाखादनमेवोपादेयमिन्द्रियसुखादिकं च हेयमिति कचिक्तपं वीतरागचारित्राविनामूतं वीतरागसम्यक्त्वाभिधानं निश्चय-सम्यक्त्वं च ज्ञातव्यमिति । धत्र व्यवहारसम्यक्त्वमध्ये निश्चयसम्यक्त्वं किमर्थं व्याख्यातमिति चेद् व्यवहारसम्यक्त्वेन निश्चयसम्यक्त्वं साध्यत इति साध्यसाधकमावज्ञापनार्थमिति ।।

इदानीं येषां जीवानां सम्यग्दर्शनप्रहृणात्पूर्वमायुर्वन्धो नास्ति वेषां व्रवासा-वेऽपि नरनारकादिकुत्सितस्थानेषु जन्म न भवतीति कथयति । " सम्यग्दर्श-नशुद्धा नारकिर्वर्यकुनपुंसककीत्वानि । दुष्क्रतिवक्रताल्पायुर्देखितां च त्रजन्ति नात्रविकाः । १।" इतः परं मनुष्यगतिसमुत्पन्नसम्यग्दृष्टेः प्रभावं कथयति । "भ्रोजस्तेजे।विद्यावीर्ययशोष्ट्रद्विविजयविसवसनाथाः । उत्तसकुला सहार्था सान-वितलका भवन्ति दर्शनपूताः ॥" ध्रय देवगतौ पुन्: प्रकीर्धकदेववाहनदेव-किल्विषदेवनीचदेवत्रयं विहायान्येषु महर्क्षिकदेवेषूत्यद्यते सन्यग्द्रष्टिः । इदानीं सन्यक्त्वप्रहणात्पूर्वदेवायुष्कं विहाय ये वद्वायुष्कास्तान् प्रति सन्यक्त्वमाहात्न्यं कथयति । ''हेट्टिमछप्पुढवीसं जोइसवसभवसस्व्वइत्थीसं। पुण्यिदरे साहि सन्मा य सासयो पारयापुण्यो ॥" तमेवार्थं प्रकारान्तरेख कथयति "ज्यो-तिर्मावनमामेषु षट्खधः श्रभ्ममिषु । तिर्येज्ञ नृसरकीषु सदृष्टिनैव जायते ॥" ष्रयौपश्चिकवेदकचारिकाशिषानसम्यक्तत्रयमध्ये कम्यां गती कस्य सम्यक्त्वस्य सम्भवोऽस्तीति कथयति ''सौधर्मादिष्यसंख्याव्दायुष्कतिर्यज्ञ नृष्यपि । रत्नप्रभावनौ च स्थात्सन्यक्त्वत्रयमङ्गिनाम् ॥" कर्ममूमिजपुरुषे च त्रयं सम्भवित वद्वायुष्के लच्यायुष्केऽपि । किन्त्वीपशमिकमपर्यामावस्थायां महर्सिकदेवेष्वेव । "शेषेषु देवतिर्येशु पट्स्वम: श्वत्रसूमिषु । द्वी वेदकोपश- मकौ स्यातां पर्याप्तदेहिनाम् ।१।" इति निश्चयञ्यवहाररत्नत्रयात्मकमोचमार्गा-वयविनः प्रथमावयवभूतस्य सम्यक्त्वस्य व्याख्यानेन गाथा गता ॥ ४१ ॥

श्रय रत्नत्रयात्मक्रमोत्त्वमार्गद्वितीयावयनरूपस्य सम्यग्ज्ञानस्य स्वरूपं प्रति-पादयति ।

व्याख्या । "संसयविमोहिविञ्ममिवविज्ञयं" संशयः शुद्धात्मवत्त्वादि प्रतिपादकमागमज्ञानं किं वीतरागसर्वज्ञप्रणीतं भिविच्यति ? परसमयप्रणीतं वेति संशयः । तत्र दृष्टान्तः—स्थाखुर्वा पुरुषो वेति । विमोहः परस्परसापेचनयद्वयेन द्रव्यगुखपर्यायादिपरिज्ञानामानो विमोहः । तत्र दृष्टान्तः—गच्छत्तृ खस्पर्शव-दिग्मोहवद्वा । विभ्रमोऽनेकान्तात्मकवस्तुनो नित्यचिष्णिकेकान्तादिरूपेण प्रदृणं विभ्रमः । तत्र दृष्टान्तः—शुक्तिकायां रजवविज्ञानवत् । इत्युक्तवत्त्रस्यस्य प्रदृणं विभ्रमः । तत्र दृष्टान्तः—शुक्तिकायां रजवविज्ञानवत् । इत्युक्तवत्त्रस्यस्यविभाद्यविभ्रमविजितं "भ्रप्पपरसरूवस्य गहणं" सद्दज्ञयुद्धकेवलज्ञानदर्शनत्व-मावस्वात्मस्यस्य प्रदृणं परिच्छदेनं परिच्छित्तिस्तया परद्वव्यस्य च मावकर्म-द्रव्यक्तमंनोकर्मरूपस्य जीवसम्बन्धिनस्यथेव पुद्रलादिपभ्वद्वव्यरूपस्य परकीय-जीवस्पस्य च परिच्छदेनं यत्तत् "सन्मंख्यां" सन्यग्ज्ञानं मवति । तत्र कथं-भूतं "सायारं" घटोऽयं पटोयऽमित्यादिग्रहण्यापाररूपेण साकारं सविकल्पं व्यवसायात्मकं निश्चयात्मकमित्वर्थः । पुनश्च किंविशिष्टं "अयोयभेयं च" अनेक्रमेदं च पुनरिति ॥

तस्य भेदाः कथ्यन्ते । मतिश्रुताविधमनः पर्ययकेवलज्ञानभेदेन पश्चधा । स्रयवा श्रुतज्ञानाऽपेच्यय द्वादशाङ्गमङ्गमङ्गच्छां चेति द्विभेदम् । द्वादशाङ्गानां नासानि कथ्यन्ते । स्राचारं, स्त्रकृतं, स्थानं, समवायनामधेयं, व्याख्याप्रकृतिः, ज्ञातृकथा, लपासकाध्ययनं, अन्तकृतदशं, अनुत्तरोपपादिकदशं, प्रश्नव्याकरणं, विपाकस्त्रं, दृष्टिवादश्चेति । दृष्टिवादस्य च परिकर्मस्त्रप्रथमानुयोगपूर्वगतचूलिकामेदेन पश्च भेदाः कथ्यन्ते । तत्र चन्द्रसूर्यजम्बृद्वीपसागरव्याख्याप्रकृतिः
भेदेन परिकर्म पश्चविधं भवति । स्त्रमेकसेदमेव । प्रधमानुयोगोऽप्येकसेदः । पूर्वगतं पुनकृतपादपूर्वं, स्रमायणीयं, वीर्यानुप्रवादं, स्रस्तिनास्तिप्रवादं, ज्ञानप्रवादं, सल्याखनामधेयं, सल्याखनामधेयं, प्रात्मप्रवादं, क्रियाविशालं, लोकसंज्ञं, पूर्वं, चेति चतुर्दशसेदम् । जलगतस्थलप्रात्मावादादं, क्रियाविशालं, लोकसंज्ञं, पूर्वं, चेति चतुर्दशसेदम् । जलगतस्थल-

गताकाशगतहरमेखलादिमायास्वरूपशाकिन्यादिरूपपरावर्त्तनभेदेन पृलिका पश्चिविधा चेति संचेपेख द्वादशाङ्गच्याख्यानम् । श्रङ्गचाद्यं पुनः सामायिकं, चतुर्विशतिस्तवं, वन्दना, प्रतिक्रमखं, वैनियकं, छतिकर्म, दणवैकालिकम् उत्तराध्ययनं, कल्पव्यवहारः, कल्पाकल्पं, महाकल्पं, पुण्डरीकं, महापुण्डरीकं, श्रशीतिकं चेति चतुर्दशप्रकीर्धकसंद्वां चोद्धव्यमिति।

श्रववा वृषभादिचतुर्विशिविधिष्टेद्वरस्यतादिद्वादशचकवर्तिविजयादिनव-चलदेवितिपिष्टादिनववासुदेवसुश्रीवादिनवप्रतिवासुदेवसम्बन्धित्रिषिष्टिपुरुपपुरा-एभेदिभिन्नः प्रथमानुयोगो भण्यते । उपासकाष्ययनादौ श्रावकधर्मम्, श्राचारा-राधनादौ यतिधर्म च यत्र सुख्यत्वेन कथ्यति स चरणानुयोगो भण्यते । त्रिलोकसारिजनान्तरलोकविभागादिश्रन्थन्याख्यानं करणानुयोगो विद्येयः । प्राभृततत्त्वार्थिसिद्धान्तादौ यत्र शुद्धाशुद्धजीवादिपढ्द्रष्ट्यादोनां सुख्यवृत्त्या न्याख्यानं कियते स द्रन्यानुयोगो भण्यते । इत्युक्तलचणानुयोगचतुष्टयरूपंण चतुर्विधं श्रुतज्ञानं ज्ञावन्यम् । श्रनुयोगोऽधिकारः परिच्छेदः प्रकरणमित्यायेन सक्तीयशुद्धात्मद्रन्यं, खशुद्धजीवासिकायो, विजशुद्धात्मतन्त्वं, निजशुद्धात्म-पदार्थे उपादेयः । श्रेपं च हेयमिति संचेपेण हेयोपादेयभेदेन द्विधा व्यवहार-ज्ञानिमिति ॥

इदानो तेनैव विकल्परूपल्यवहारज्ञानेन साध्यं निश्चयज्ञानं कथ्यतं ।
विषाहि—रागात् परकलत्रादिवाञ्छारूपं, द्रेपात् परवधवन्थञ्छेदादिवाञ्छारूपं च मदीयापध्यानं कोऽपि न जानातीति मत्ना खशुद्धात्मभावनाममुत्पन्नसदानन्दैकलच्चमुखामृतरसनिर्मलजलेन चित्तशुद्धिमक्ठवीयः. सन्नयं जीवो
चिह्नरङ्गवक्षवेषा यद्योकरञ्जनां कराति तन्मायाश्लयं भण्यते । निजनिरञ्जननिर्दोषपरमात्मैवोपादेय इति रुचिरूपसम्यक्त्वाद्विलच्च्यं मिथ्याश्लयं भण्यते ।
निर्वकारपरमचैतन्यभावनोत्पन्नपरमाह्यदेकरूपसुखामृतरसाखादमलभमानायं
जीवो दृष्टमुजानुभूतभानेषु यन्नियतं निरन्तरं चित्तं ददाति तन्निदानगल्यमभिघोषते । इत्युक्तलच्यशाल्यत्रथविभावपरियामप्रभृतिसमन्नशृभागृभमण्डस्यविकल्परिहतेन परमखास्थ्यसंवित्तिसमुत्पन्नतात्त्वकपरमानन्दंकलच्चयसुखामृत-

रुप्तेन स्वेनात्मना खस्य सम्यप्निर्विकल्परूपेय वेदनं परिज्ञानमनुभवनमिति निर्विकल्पस्तसंवेदनज्ञानमेव निश्चयज्ञानं भण्यते ॥

भ्रत्राह शिष्यः । इत्युक्तप्रकारेण प्राप्त्रप्रमये यन्निर्विकल्पस्तसंवेदनज्ञानं भण्यते, तन्न घटते । कस्मादिति चेत् तदुच्यते । सत्तावलोकरूपं चतुरादि-दर्शनं यथा जैनमते निर्विकलं कथ्यते, तथा बैद्धमते झानं निर्विकल्पकं भण्यते । परं किन्त् तमिविंकल्पमि विकल्पजनकं भवति । जैनमने त विकल्प-स्योत्पादकं मवत्येव न । किन्तु खरूपेग्रैव सविकल्पमिति । तथैव खपरप्रका-शकं चेति । तत्र परिहारः । कथंचित् सविकल्पकं निर्विकल्पकं च । तथाहि— यथा विषयानन्दरूपं स्वसंवेदनं रागसंवित्तिविकल्परूपेया सविकल्पमपि शेषा-नीड्वित्युक्त्मविकल्पानां सद्भावेऽपि सित तेषां गुख्यत्वं नास्ति तेन कारणेन निर्विकल्पमपि भण्यते । तथा स्वशुद्धात्मसंवित्तिरूपं वीतरागस्वसंवेदनज्ञान-मपि स्वसंवित्त्याकारैकविकल्पेन सविकल्पमपि बहिर्विषयानीहितसूत्त्मविकल्पानां सद्भावेऽपि सति तेषां मुख्यत्वं नास्ति तेन कारणेन निर्विकल्पमपि भण्यते । यत एवेहापूर्वस्वसंवित्त्याकारान्तर्मुखप्रतिभासेऽपि बहिर्विषयानीहितसूरूमा-विकल्पा अपि सन्ति तत एव कारणात् स्वपरप्रकाशकं च सिद्धस्। इदं तु सविकत्पक्तिविकल्पकस्य तथैव स्वपरप्रकाशकस्य ज्ञानस्य च व्याख्यानं यद्या-गमाध्यात्मतर्कशास्त्रातुसारेख विशेषेख व्याख्यायते तदा महान् विस्तारा भवति । स चाध्यात्मशास्त्रताम् कृत इति ।

एवं रक्षत्रयात्मकमोत्तमार्गावयिवनो द्वितीयावयवमूतस्य ज्ञानस्य व्याख्या-नेत गाथा गता ॥ ४२ ॥

ग्रथ निर्विकल्पसत्ताग्राहकं दर्शनं कथयित।।

व्याख्या । "जं सामण्यां गह्यां भावायां" यत् सामान्येन सत्तावलोकनेन प्रह्यां परिच्छेदनं भावानां पदार्थानां; किं कृत्वा "खेव कहुमाया " नैत कृत्वा कं झाकारं विकल्पं; तदिप किं कृत्वा ? "झिवसेसिद्य झहे" झिवशेष्यावि- भेद्यार्थान्; केन रूपेख ? शुक्लोऽयं, कृष्योऽयं, दीर्घोऽयं, हस्लोऽयं, घटोऽयं, पटोऽयमित्यादि "दंसखिमिदि भण्णये समये" तत्सत्तावलोकं दर्शनमिति भण्यते समये परमागमे । नेदमेव तत्त्वार्थश्रद्धानलच्च्यां सन्यग्दर्शनं वच्छ्यम् । कस्मा-

दिति चेत्—तत्र श्रद्धानं विकल्परूपिमदं तु निर्विकल्पं यतः । ध्रयमत्र भावः— यदा कोऽपि किमप्यवलोक्तयति पश्यतिः तदा यावत् विकल्पं न करोति तावत् सत्तामात्रप्रहृशं दर्शनं भण्यते । पश्चाच्छुक्कादिविकल्पे जाते ज्ञानमिति ॥ ४३ ॥

ग्रय छद्यस्थानां झानं सत्तावलोकनदर्शनपूर्वकं भवति, मुक्तात्मानं युगप-दिति प्रतिपादयति ॥

क्याख्या । "दंसखपुन्वं खायां छदुमत्यायं" सत्तावलोकनदर्शनपूर्वकं झानं भवति छद्माखानां संसारिखास् । कस्मात् "ख दुण्यि उवस्रोग जुगवं जम्हा" झानदर्शनोपयोगद्वयं युगपन्न भवति यस्मात्, "क्षेत्रलिखाहे जुगवं तु ते देवि" केविलनाथे तु युगपत्ती झानदर्शनोपयोगी द्वी भवत इति ।

ध्यय विस्तरः। चत्तुराहीन्द्रियाणां स्वकीयस्वकीयच्योपशमानुसारेण वद्योग्य-देशस्वितस्वरूपादिविषयाणां प्रह्मामेव सिन्नपातः सम्बन्धः सिन्नकर्षे भण्यते। न च नैयायिकमतव्यच्चुरादीन्द्रियाणां स्कर्णादिस्वकीयस्वकीयविषयपार्श्वे गमन इति सिन्नकर्षे वक्तव्यः। स एव सम्बन्धो लच्चणं यस्य तल्लचणं यन्नि-विकर्षं सत्तावलोकनदर्शनं तत्पूर्वं श्रुष्ठमिदिमित्याद्यवमहादिविकत्परूपिमिन्द्रया-विन्द्रियजनितं मित्रज्ञानं भवति। इत्युक्तचण्यमित्रज्ञानपूर्वकं तु धूमादिमित्रज्ञान-वदर्थोदर्थान्तरम्हण्यूक्पं लिङ्गजं, वयैव घटादिशव्दश्रवण्यूक्पं शब्दजं चेति द्विविधं श्रुतज्ञानं भवति। ध्रथाविध्ञानं पुनरविधदर्शनपूर्वकामिति। ईहामित-ज्ञानपूर्वकं तु मनःपर्ययक्षानं भवति।

धत्र श्रुतक्षानमनः पर्ययक्षानलनकं यद्वप्रहेहादिरूपं मित्रहानं भिष्यतम्, वदिष दर्शनपूर्वकत्वादुपचारेख दर्शनं मण्यते, यतत्तेन कारखेन श्रुतक्षानमनः-पर्ययक्षानद्वयमिप दर्शनपूर्वकं ज्ञातन्यमिति । एवं छदास्थानां सावरखच्योप-शमिक्षानसिहतत्वात् दर्शनपूर्वकं ज्ञातं भवति । केविलिनां तु भगवतां निर्विकारखसंवदनसभुत्पन्ननिरावरखचायिकज्ञानसिहतत्वान्निर्मेघादित्ये युगपदावप-प्रकाशवद्दर्शं ज्ञानं च युगपदेवेति विज्ञेयम् । छदास्था इति कोऽर्थः ? छदाश- व्येन ज्ञानदर्शनावरखद्वयं मण्यते, तत्र तिष्ठन्तीति छदास्थाः । एवं वर्काभिप्रा-येख सत्तावलोकनदर्शनं न्याख्यातम् ।

अत कर्म सिद्धान्तामिप्रायेण कथ्यते। तथाहि उत्तरहानोत्पत्तिनिमत्तं

यत् प्रयत्नं तद्दूपं यत् स्वस्यात्मनः परिच्छोदनमवलोकनं तद्दर्शनं भण्यते । तद्द-नन्तरं यद्विहिविषये विकल्परूपेण पदार्थमहणं तज्ज्ञानमिति वार्तिकम् । यथा कोऽपि पुरुषे घटविषयविकल्पं क्रुवेज्ञास्ते, पश्चात् पटपरिज्ञानार्थं चित्ते जाते सति घटविकल्पाद्च्यावत्त्यं यत् स्वरूपे प्रयत्नमवलोकनं परिच्छोदनं करोति तद्द-र्शनमिति । तदनन्तरं पटेायऽमिति निश्चयं यद्वहिविषयरूपेण पदार्थमहण्यविकल्पं करोति तद् ज्ञानं भण्यते ।

अत्राह शिष्यः — यद्यात्मग्राहकं दर्शनं, परप्राहकं ज्ञानं मण्यते; तिर्हं यथा नैयायिकमते ज्ञानमात्मानं न जानातीत वृष्यं प्राप्नोति । अत्र परिहारः । नैयायिकमते ज्ञानं पृथग्दर्शनं पृथगिति गुण्रद्वयं नास्तिः; तेन कारणेन तेषामात्मपरिज्ञानामानदृषणं प्राप्नोति । जैनमते पुनर्ज्ञानगुणेन परद्वयं जानाति, दर्शनगुणेनात्मानं च जानातिस्तिम्परिज्ञानामानदृषणं च प्राप्नोति । कस्मादिति चेत् यथैकोऽप्यप्निर्देह्वीति दाहकः, पचतीति पाचको, विषयमेदेन द्विधा मिस्तते । तथैनामेदनयेनकमिप चैतन्यं मेदनयविवचायां यदात्मग्राहकत्वेन प्रवृत्तं तद्य ज्ञानसंक्षेति विषयमेदेन द्विधा मिस्तते । तिरं च यदि सामान्यग्राहकं दर्शनं विशेषग्राहकं ज्ञानं मण्यते, तदा ज्ञानस्य प्रमाण्यतं न प्राप्नोति । कस्मादिति चेत् वस्तुप्राहकं प्रमाणः; वस्तु च सामान्यविशेषात्मकं; ज्ञानेन पुनर्वस्त्वेकदेशो विशेष एव गृहीतोः; न च वस्तु । सिद्धान्तेन पुनर्तिश्चयेन गुण्रगुण्जिनारमिन्नत्वात् संशयविमोहविश्वमरित्वस्तुज्ञानस्यरूपात्मेन प्रमाण्यम् । स च प्रदीपनत् स्वपरगतं सामान्यं विशेषं च जानाति । तेन कारणेनामेदेन तस्त्यैन प्रमाण्यत्वमिति ।

प्रथ मतं—यदि दर्शनं बहिर्विषये न प्रवत्तते तदान्धवत् सर्वेजनानाम-न्धत्वं प्राप्नोतीति । नैवं वक्तव्यम् । बहिर्विषये दर्शनामावेऽिप ज्ञानेन विशेषेण सर्व परिच्छिनत्तीति । अयं तु विशेषः दर्शनेनात्मिन गृहीते सत्यात्माविनामृतं ज्ञानमि गृहीतं भवति; ज्ञाने च गृहीते सति ज्ञानविषयभूतं बहिर्वत्त्विप गृहीतं भवतीति । यथोक्तं भवता यद्यात्मप्राहकं दर्शनं भण्यते, तर्हि "जं सामण्णं गहणं भावायं तदंसण्यमिति" गाथार्थः कथं घटते । तत्रोत्तरं सामान्यप्रहण्यमात्मप्रहणं तद्दर्शनम् । कस्मादिति चेत्—अगत्मा वस्तुपरिच्छित्तिं कुर्वित्रदं जानामीदं न जानासीति विशेषपचपातं न करोति; किन्तु सामान्येन वस्तु परिच्छिनत्ति । वेन कारग्रेन सामान्यशब्देनात्मा भण्यत इति गायार्थः ।

किं बहुना यदि कोऽपि तर्कार्य सिद्धान्तार्यं च झात्वैकान्तवुरामहत्यागेन नयवि-भागेन मध्यस्थृत्त्या व्याख्यानं करोति, तदा द्वयमि घटत इति । कथमिति चेत्— तर्के मुख्यृत्त्या परसमयव्याख्यानं, तत्र यदा कोऽपि परसमयी पृच्छिति जैना-गमे दर्शनं झानं चेति गुग्रद्वयं जीवस्य कथ्यते तत्कयं घटत इति । तदा तेषामा-त्ममाहकं दर्शनमिति कथिते सति ते न जानन्ति । पश्चादाचार्येंस्तेषां प्रतीत्यर्थे स्थूलव्याख्यानेन बहिर्विषये यत् सामान्यपरिच्छेदनं तस्य सत्तावलोकनदर्शन-संज्ञा खापिता, यच ग्रुष्टमिदमित्यादिविशेषपरिच्छेदनं तस्य झानसंज्ञा स्थापि-तेति दोषो नास्ति । सिद्धान्ते पुनः स्वसमयव्याख्यानं मुख्यवृत्त्या । तत्र सूक्षम-व्याख्याने क्रियमाग्रे सत्याचार्येरात्मप्राहकं दर्शनं व्याख्यातमित्यत्रापि दोषो नास्ति ।

श्रत्राह शिष्यः—सत्तावलोकनदर्शनस्य क्कानेन सह भेदो क्कातस्तावदिदानीं यत्तत्त्वार्थेश्रद्धानरूपं सम्यग्दर्शनं वस्तुविचाररूपं सम्यग्क्कानं तयोविंशोषो न क्कायते। कस्मादिति चेत् सम्यग्दर्शने पदार्थनिश्चयोऽस्ति, तथैव सम्यग्काने च को विशेष इति। श्रत्र परिहारः। श्रर्थमह्ग्यापरिच्छितिरूपः चयोपश्रामविशेषो क्कानं भण्यते, तत्त्रैव भेदनयेन वीतरागसर्वक्कप्रयातद्युद्धात्मादितत्त्वेष्ट्यदमेवेत्वयमेवेति निश्चयसन्यक्त्वमिति। श्रविकरणरूपेग्राभेदनयेन पुनर्यदेव सम्यग्कानं तदेव सम्यन्त्वमिति। कस्मादिति चेत्—श्रवस्त्रे तत्त्ववृद्धिरद्यमें धर्मश्रुद्धि-रिल्लादिविपरीताभिनिवेशरिहतस्य क्कानस्यैव सम्यग्वश्चेषणवाच्योऽवस्थाविशेषः सम्यन्त्वं भण्यते यतः कारणातः।

यदि भेदो नास्ति वर्षि कथमावरखद्वयमिति चेत्-तत्रोत्तरम् । येन कर्मवार्थपरिच्छित्तिरूपः चयोपशमः प्रच्छायते तस्य ज्ञानावरखसंज्ञा, तस्यैव चयोपशमविशेषस्य यत् कर्म पूर्वोत्तरूचार्थं विपरीताभिनिवेशमुत्पादयति तस्य मिथ्यास्वसंज्ञेति भेदनयेनावरखभेदः । निश्चयनयेन पुनरभेदिविवचायां कर्मत्वं प्रत्यावरबद्धयमप्येकमेव विज्ञातच्यम् । प्वं दर्शनपूर्वकं ज्ञानं भवतीति व्याख्यानरूपेख्
गाथा गता ॥ ४४ ॥

स्रथ सम्यग्दर्शनज्ञानपूर्वकं रज्ञत्रयात्मकमोत्त्वमार्गवतीयावयवसूरं ख्युद्धा-त्मानुसूतिरूपद्यद्धोपयोगन्नचष्ववीवरागचारित्रस्य पारम्पर्येशः साधकं सरागचा-रित्रं प्रतिपादयति ।

व्याख्या । अस्यैव सरागचारित्रस्यैकदेशावयवभूतं देशचारित्रं वावत्कव्यते । तद्यथा—मिथ्यात्वादिसप्तप्रकृत्युपशमचयोपशमचये सति, अध्यात्मभाषया निज्ञश्चात्मामिमुखपरिखामे वा सति शुद्धात्ममावनोत्पन्ननिर्विकारवास्त्वसुखामृतमुः पादेयं कृत्वा संसारशरीरभोगोषु योऽसौ हेयबुद्धिः सम्यग्दर्शनशुद्धः स चतुर्थः गुख्यानवर्त्ती व्रतरिहती दर्शनिको भण्यते । यथ्य प्रत्याख्यानावरखसंब्रिद्धितीयः कषायचयोपशमे जाते सति पृथिव्यादिपच्यस्थावरवधे प्रवृत्तोऽपि यथाशच्या व्रसवधे निवृत्तः स पच्यमगुखस्थानवर्त्ती श्रावको भण्यते ।

तस्यैकादशमेदाः कथ्यन्ते । तथाहि—सम्यक्त्वपूर्वकत्वेन मद्यमांसमधुत्यागोदुम्बरपश्चकपरिहाररूपाष्टमूलगुणसहितः सन् संप्रामादिवृत्तोऽपिपापाद्धरीदिमिनिष्प्रयोजनजीवघातादै। निवृत्तः प्रथमो दर्शनिकश्रावको भण्यते । स एव
सर्वथा त्रसवधे निवृत्तः सन् पश्चाण्यत्रतगुण्यतत्रयशिचाव्रतचतुष्टयसहिते।
द्वितीयव्रतिकसंझो भवति । स एव त्रिकालसामाथिके प्रवृत्तः रतीयः, प्रेषधोपवासे प्रवृत्तश्चतुर्थः, सिचत्तपरिहारेण पश्चमः, दिवा—व्यव्ययेण षष्टः, सर्वथा
व्यस्त्वर्याय सप्तमः, ध्रारम्भादिसमस्तव्यापारिनवृत्तोऽप्टमः, वस्त्रप्रावरणं विहायान्यस्त्वपरिप्रहनिवृत्तो नवमः, ब्रह्वयापारादिसर्वसावद्यातुमतनिवृत्तो दशमः,
विह्याहारिनवृत्त एकादशम इति । एतेष्वेकादशश्रावकेषु मध्ये प्रथमपटकं
तारतम्येन जघन्यम्, तत्रश्च त्रयं मध्यमम्, तते। द्वयग्रत्तममिति सङ्चेपेण
दर्शनिकश्रावकात्येकादशमेदाः झातव्याः ॥

श्रयैकदेशचारित्रन्याख्यानातन्तरं सकलचारित्रमुपिदशित । "श्रमुहादो विश्विवित्ती सुद्दे पवित्ती य जाग चारितं" श्रमुभानिवृत्तिः सुने प्रवृत्तिश्चापि जानीहि चारित्रम् । तब कथरभूतं—"वदसमिदिगुत्तिरूवं ववहारणया दु जिग्य-भिग्यं" व्रतसमितिगुप्तिरूपं न्यवहारनयाज्ञिनैरुक्तमिति । तथाहि—प्रत्याख्या-नावरणसंज्ञतृतीयकथायच्योपशमे सति "विसयकसाझोगाढोदुस्युदिदुचित्त-वुठ्ठगोठ्ठिजुदे। । लगो जमगपरी जवझोगो जस्स सो श्रमुहे ॥" इति

गायाकियत्वस्यावश्चमापयोगानिवृत्तिस्तिद्विल्सये शुमोपयोगे प्रवृत्तिश्च हे शिष्य चारित्रं जातीहि । वसाचाराराधनादिचरखशास्त्रोत्कप्रकारेश पश्चमहात्रव-पश्चसमितित्रगुप्तिरूपमप्यपद्वतसंयमाख्यं शुमोपयोगलस्यः सरागचारित्रामिधानं मवति । तत्र योऽसौ विद्विषये पञ्चेन्द्रियविषयादिपरित्यागः स उपच-रितासङ्क्ष्यवद्वारेख, यक्षाभ्यन्तरे रागादिपरिहारः स पुनरशुद्धनिश्चयेनेति नयविभागो हातव्यः । एवं निश्चयचारित्रसाधकं व्यवहारचारित्रं व्याख्या-विमिति ॥ ४५ ॥

ष्प्रथ तेनैव व्यवहारचारित्रेण साध्यं निश्चयचारित्रं निरूपयित ।

व्याख्या । "तं" तत् "परमं" परमोपेचाल्यणं निर्विकारस्वसंविक्यात्मकशुद्धोपयोगाविनाभूतं परमं "सम्मचारित्तं" सम्यक्चारित्रं ज्ञातव्यम् । तत्कं—
"वहिरव्यंतरिकारियारोहो" निष्क्रयनित्यनिरःजनविद्युद्धज्ञानदर्शनस्वभावस्य
निजात्मनः प्रतिपचभूतस्य वहिर्विषये शुभाशुभवचनकायव्यापारस्वप्रय तथैवाभ्यन्तरे शुभाशुभमने।विकल्परूपस्य च क्रियाव्यापारस्य योऽसौ निरोधस्त्यागः
स च किमर्थ "भवकारण्यपासद्वं" पव्यप्रकारमवातीतिनर्दोषपरमात्मने।
विखचणस्य भवस्य संसारस्य व्यापारकारण्यम्ते। योऽसौ शुभाशुभकर्मास्मवस्तस्य प्रणाशार्थं विनाशार्थमिति । इस्युभयिक्वयानिरोषखचण्यचारित्रं कस्य भवति ?
"शाणिस्स" निश्चयरक्षत्रयात्मकाभेद्द्यानिनः । पुनरिप किं विशिष्टं "जं जिश्चनं"
यिक्वनेन वीतरागसर्वक्षेत्रेनोक्तिति ॥ ४६ ॥

पर्वं वीतरागसम्यक्तज्ञानाविनाभूवं निश्चयरक्षत्रयात्मकनिश्चयमे। चमार्ग इतीयावयवरूपं वीतरागचारित्रं व्याख्यातम् ॥ इति द्वितीयस्यते गायाषट्कं गतम् ।

एवं मोचमार्गप्रतिपादकष्टतीयाधिकारमध्ये निश्चयन्यवद्दारमोचमार्गः संचेपकथनेन सूत्रद्वयम्, तदनन्तरं सस्यैन मोचमार्गस्यावयनमूतानां सन्यग्दर्शन्वज्ञानचारित्राणां विशेषविवरणक्ष्पेण सूत्रषट्कं चेति स्रलद्वयसमुदायेनाष्ट-गायामिः प्रथमोऽन्तराधिकारः समाप्तः ॥

श्रतः परं ध्यानध्यातृध्येयध्यानफलकाथनमुख्यत्वेन प्रथमखले गायात्रयम्, इतः परं पञ्चपरमेष्ठिन्याख्यानखपेण द्वितीयखले गायापञ्चकम्, वतस्र तस्यैव

व्याख्या। " दुविहं पि मोक्सहेरं भाषे पारुषि जं मुणी िष्यमा" दिविषमपि सोचहेतुं ध्यानेन प्राप्नोति यसमात् मुनिर्नियमात्। तद्यथा—निरच-यरक्रजयात्मकं निरचयमोचहेतुं निरचयमोचमार्गं, तथैव व्यवहारस्क्रजयात्मकं व्यवहारमोचहेतुं व्यवहारमोचमार्गं च यं साध्यसाधकमावेन कथितवान् पूर्वं तद्दिविधमपि निर्विकारस्वसंवित्यात्मकपरमध्यानेन मुनिः प्राप्नोति यसमात्कारखात् "तम्हा पयत्तिचता ज्यं भाणं समक्मसन्ह" तस्मात् प्रयक्षवित्ताः सन्तो हे मच्या यूयं ध्यानं सन्यगम्यसत्व। तथा हि तस्मात्कारणाद्दृष्टश्रुतातुमूतनानामनोरश्रक्तपसमस्तद्धमाद्यमरागादिविकल्पजालं त्यक्ता परमस्वास्थ्यसमुत्यनसहजानन्दैकल्चणसुलामृतरसात्वादाद्वमवे स्थित्वा च ध्यानाम्यासं क्रवत यूयमिति॥ ४७॥

## ध्रय ध्यात्पुरुषलक्त्रां क्रययति ।

व्याख्या। "सा सुक्कह मा रज्जह मा दुस्सह" समस्तमे। हरागहे वजिन-तिवक्तस्यजालर हितिनजपरमात्मवक्त्यभावनासमुत्यज्ञपरमानन्दैकल चयासुखास्वर-सात्मका। परमसंवित्तिस्तत्र स्थित्वा हे मन्या मोहरागहे वान्म कुरवः केषु विषयेषु " इहिश्चहुअत्येसु" स्वाविताचन्दनताम्बूलादय इष्टेन्ट्रियार्थाः, श्रिह-विषकण्टकशञ्चन्याधिप्रमृतयः पुनरिनष्टेन्ट्रियार्थास्तेषु यदि किं "थिरिमच्छह जह चित्तं" तत्रैव परमात्मानुमवे स्थिरं निम्नलं चित्तं यदीच्छत यूर्यं किमर्थ "विचित्तमायाप्यसिद्धीए" विचित्रं नानाप्रकारं यद्धानं तत्रसिद्ध्ये निमित्तं सम्बद्धा विगतं चित्तं विक्तोद्भवद्यभाद्यमविकस्पजालं यत्र तिद्वित्तं ध्यानं तद्यंगिति।

इदानीं तस्यैव ध्यानस्य तावदागमभाषया विचित्रमेदाः कथ्यन्ते । तथा हि—इष्टवियोगानिष्टसंयोगव्याधिप्रतीकारमोगनिदानेषु वाव्द्यारु चतुर्विध-मार्त्तव्यानम् । तक तारतन्येन सिथ्यादृष्ट्यादिषद्गुणस्थानवर्त्तिजीवसन्भवम् । यद्यपि सिथ्यादृष्टीनां तिर्यगातिकारणं भवति तथापि बद्धायुष्कं विद्वाय सम्य- ग्हष्टीनां न भवति । कस्मादिति चेत्---खग्रुद्धात्मैवोपादेय इति विशिष्टभावना-बल्लेन तत्कारसभूतसंक्षेशाभावादिति ।

ग्रथ रैाद्रध्यानं कथ्यते । हिंसानन्दमृषानन्दस्तेयानन्दिवषयसंरक्ष्यानन्द-प्रभनं रौद्रं चतुर्विधम् । तारतम्येन मिथ्यादृष्ट्यादिपश्वमगुण्यस्थानविर्विजीव-सम्भवम् । तथ मिथ्यादृष्टीनां नरकगतिकारणमपि वद्धायुष्कं विद्वाय सम्यग्द-ष्टीनां तत्कारणं न भवति । तदिपि कस्मादितिचेत्—निजशुद्धात्मतत्त्वमेवोपादेपं विशिष्टभेद्शानवलेन तत्कारणभूततीत्रसंक्षेशाभावादिति ।।

श्रतः परमार्चरौद्रपरित्यागल्यसमाज्ञापायविपाकसंस्थानविचयसंज्ञचतुर्भेदभिन्नं, वारतन्यवृद्धिक्रमेखासंयवसन्यग्दृष्टिदेशविरवप्रमत्तसंयवाप्रमत्ताभिधानचतुगुंखस्थानवर्त्तिजीवसन्भवं, मुख्यवृत्त्या पुर्यवन्धकारक्षमि परम्परया मुक्तिकारणं चेति धर्मध्यानं कथ्यते । तथाहि—स्वयं मन्दृबुद्धित्तेऽपि विशिष्टोपाध्यायाभावेऽपि शुद्धजीवादिपदार्थानां सूत्त्मत्तेऽपि सति "सूत्त्मं जिनोदितं वाक्यं
देतुमिर्यक्र हृन्यते । श्राज्ञासिद्धं तु तद्माद्धं नान्यथावादिना जिनाः॥"
इति श्लोककथितक्रमेख पदार्थनिश्चयकरक्षमाज्ञाविचयध्यानं मण्यते । तथैव
मेदामेदरक्षत्रयमावनावलेनास्माकं परेषां वा कदा कर्मखामपायो विनाशो
भविष्यतीति चिन्तनमपायविचयं ज्ञावच्यम् । शुद्धनिश्चयेन शुमाश्चमकर्मविपाफरितोऽप्ययं जीवः पश्चादनादिकर्मबन्धवरोन पापस्योदयेन नारकादिदुःखविपाकपल्यनुमवति, पुण्योदयेन देवादिसुखविपाकमनुभवतीति विचारखं
विपाकविचयं विज्ञेयम् । पूर्वोक्तकोकानुप्रेचाचिन्तनं संस्थानविचयम् । इति
चतुर्विधं धर्मध्यानं मवित ॥

प्रथ पृथक्तविवर्कनीचारं, एकत्विवर्कनीचारं सूक्मिक्रयाप्रविपाविसंज्ञं व्युपरविक्रयानिवृत्तिसंज्ञं चेवि भेदेन चतुर्विधं शुक्रध्यानं कथयित । तद्यथा— ° पृथक्तविवर्कनीचारं वावत्कथ्यते । द्रव्यगुग्धपर्यायाणां भिन्नत्वं पृथक्तवं भण्यते, स्वशुद्धात्मातुर्मृतिलच्चणं भावश्रुतं तद्वाचकमन्दर्जल्यवचनं वा विवर्को भण्यते, प्रमिद्ववृत्त्यार्थान्तरपरिग्रमनं वचनाद्वचनान्तरपरिग्रमनं मनेवचनकाययोगेषु योगाचोगान्तरपरिग्रमनं चीचारा भण्यते । प्रथमत्रार्थः—यद्यपि ध्याता पुरुषः स्वशुद्धात्मसंवेदनं विद्वाय विद्विद्यन्तां न करोति वद्यापि याववांशेन स्वस्पे

स्थिरत्वं नास्ति वाववांशेनानीहितवृत्त्या विकल्पाः स्फुरन्ति, तेन कारखेन पृथक्तविवर्कवीचारं घ्यानं भण्यते । तश्चोपशमश्रीणविवद्यायामपूर्वोपशमकानित्युपशमकसूद्त्मसाम्परायकोपशमकोपशान्तकषायपर्यन्तगु खस्यानचतुष्टये भवति ।
चपकश्रेण्यां पुनरपूर्वकरणचपकानिवृत्तिकरणचपकसूद्त्मसाम्परायचपकाभिधानगु खस्यानत्रये चेति प्रथमं शुक्तध्यानं व्याख्यातम् ।

निजशुद्धात्मद्रव्ये वा निर्विकारात्मसुखसंवित्तिपर्याये वा निरुपाधिखसंवेदनगुणे वा यत्रैकसिमन् प्रवृत्तं तत्रैव वितर्कसंक्षं न स्वसंवित्तिल्ल स्थामानश्रुतवलेन
स्थिरीभूय वीचारं गुणद्रव्यपर्यायपरावर्त्तनं करोति यत्तदेकत्ववितर्कवीचारसंक्षं
चीणकषायगुणस्थानसम्भवं द्वितीयं शुक्रम्यानं मण्यते । तेनैव केवलक्षानात्पत्तिरिति । अथ सूक्त्मकायिकयाव्यापाररूपं च तद्वप्रतिपाति च सूक्तिकयाप्रतिपातिसंक्षं ततीयं शुक्रम्यानम् । तचोपचारेण सयोगिकवेलिजिने भवतीति ।
विशेषेणोपरता निवृत्ता क्रिया यत्र तद्व्युपरतिकयं च तदनिवृत्ति चानिवर्त्तकं
च तद्व्युपरतिक्रयानिवृत्तिसंक्षं चतुर्थं शुक्रम्यानं व्याख्यातम् । ध्रम्यात्मसम्प्रण
पुनः सहजशुद्धपरमचैतन्यशालिनि निर्मरानन्दमाहिनि भगविति निजात्मन्युपादेयबुद्धं कृत्वा पश्चादनन्तज्ञानोऽहमनन्तसुखोऽहमिस्यादिमावनारूपमभ्यन्तरघर्मम्यानमुच्यते । पश्चपरमेष्ठिभत्तयादितद्वक्रूलशुभातुष्ठानं पुनर्वहिर्द्वधर्मच्यानं भवति । तथैव खशुद्धात्मिनि निर्विकत्यसमाधिलचणं शुक्रम्यानमिति ।
स्रथवा "पद्स्यं मन्त्रवाक्यस्यं पिण्डस्यं स्वात्मचन्तनम् । रूपस्यं सर्वचिद्वृपं
स्रपातीतं निरञ्जनम् ॥१॥" इति स्रोकक्षियतक्रमेण विचित्रभ्यानं क्षात्व्यमिति ॥

मय ध्यानप्रतिबन्धकानां मोहरागद्वेषाणां स्वरूपं कथ्यते । शुद्धात्मादि-तत्त्वेषु विपरीतामिनिवेशजनको मोहो दर्शनमोहो मिथ्यात्वमिति यावत् । निर्विकारस्वसंवित्तिल्ज्जण्वीतरागचारित्रप्रच्छादकचारित्रमोहो रागद्वेषा मण्यते । चारित्रमोहो रागद्वेषा कथं भण्यते ? इति चेत्—कषायमध्ये क्रोधमानद्वयं द्वेषाङ्गं, मायालोभद्वयं रागाङ्गं, नेकषायमध्ये तु स्वीपुंनपुंसकवेदत्रयं हास्यरित-द्वयं च रागाङ्गं, भरिवशोकद्वयं भयजुगुप्साद्वयं च द्वेषाङ्गमिति ज्ञावन्यम् । भत्राह शिष्यः—रागद्वेषादयः किं कर्मजनिताः किं जीवजनिता इति । वत्रो-त्तरं—स्वीपुरुषसंयोगोत्पन्नपुत्र इव सुधाहरिद्वासंयोगोत्पन्नवर्णविशेष इवोभय-संयोगजनिता इति । पश्चान्नयविवज्ञावशेन विविचतिकदेशशुद्धनिश्चयेन कर्म- जनिता भण्यन्ते । तथैवाशुद्धनिश्चयेन जीवजनिता इति । स चाशुद्धनिश्चयः शुद्धनिश्चयापेचया व्यवहार एव । अय मतं—साचाच्छुद्धनिश्चयनयेन कस्यंत इति प्रच्छामो वयम् । तत्रोत्तरं—साचाच्छुद्धनिश्चयेन स्नीपुरुपसंयोगरहित-पुत्रस्येन, सुधाहरिद्वासंयोगरहितरङ्गविशोपस्येव तेषागुरुपत्तिरेव नास्ति कयमुत्तरं प्रयच्छाम इति ॥४८॥ एवं ध्यातृव्याच्यानमुख्यत्वेन तद्ध्यानेन विचित्रध्यान-कथनेन च सूत्रं गतम् ॥

**अत** ऊदूर्वे पदस्यं ध्यानं सन्त्रवाक्यस्यं यदुक्तं तस्य विवर्णं कथयति । व्याख्या ।-- "पण्वतीस" "क्यो अरिहंताणं, क्यो सिद्धाणं, क्यो आय-रियार्ग, ग्रमो उवक्सायार्ग, ग्रमो लोए सन्वसाहग्रं" एतानि पञ्चत्रिंशदच-राणि सर्वपादानि भण्यन्ते । "सोल" 'ग्ररिहंत सिद्ध ग्राचार्य उवक्साय साह' एतानि पोडग्राचराणि नामपदानि भण्यन्ते । "छ" 'ग्ररिहन्तसिद्ध एतानि षडचराणि अर्हत्सिद्धयोर्नामपदे हे भण्येते । "पण्" 'श्र सि श्रा उ सा' एतानि पञ्चाचराणि धादिपदानि भण्यन्ते । "चृदु" "ध्ररिहंत" इदमचर-चतुष्टयमहेता नामपदम् । "दुगं" सिद्ध इत्यचरद्वयं सिद्धस्य नामपदम् । "एगं च" 'अ' इत्येकाचरई भव ब्रादिपदम् । श्रयवा 'ओ' एकाचरं पञ्चपरमेष्टि-नामादिपदम् । तत्कथमिति चेत् "ग्ररिहंता श्रसरीरा श्रायरिया वह उनन्भया सुषियो । पढमक्लरनिष्पण्यो उंकारो पंच परमेट्टी । इति गायाकथित-प्रथमाचरायां 'समान: सवर्खे दीघींभवति' 'परश्च लोपम्' 'दवर्ये ऊ' इति खरसन्धिविधानेन ग्रीं—शब्दो निष्पद्यते । कस्मादिति—"जबह ब्साएह" एतेषां पदानां सर्वमन्त्रवादपदेषु मध्ये सारभूतानां इहलोकपरलोकेप्टकलप्रवान-समर्थे ज्ञात्ना प्रश्नादनन्तज्ञानादिगुणस्मरणरूपेण वचनोच्चारणेन च जापं क्रुरुत । तथैन शुभोपयोगरूपत्रिगुप्तानस्थायां मीनेन ध्यायत । पुनरपि कघम्भूतांम् ''परमेट्रिवाचयार्यां'' 'श्ररिहंत' इति पदवाचकमनन्तज्ञानादिगुख्युकोऽर्हेद्वाच्योऽ-मिघेय इत्यादिरूपेण पञ्चपरमेट्रिवाचकानां । "अण्यां च गुरूवएसेण"अन्यदपि द्वादशसहस्रप्रमिवपश्चनमस्कारप्रन्थकथिवकमेण लघुसिद्धचकं, वृहस्सिद्धचक-मित्यादिदेवार्चनविधानं भेटासेदरत्नत्रयाराधकगुरुप्रसादेन ज्ञात्वा ध्यातत्र्यम् । इति पदस्यप्यानस्तरूपं व्याख्यातम् ॥४-६॥

एवमनेन प्रकारेण "गुप्तेन्द्रियमने। ध्यात ध्येयं वस्तु यघारियनम्।

एकाप्रचिन्तनं ध्यानं फलं संवरनिर्जरौ॥" इति रलोककश्चितलचणानां ध्यातृ-ध्येयध्यानफलानां संचोपव्याख्यानरूपेण गाव्यात्रयेण द्वितीयान्तराधिकारे प्रथमं स्थलं गतम्।

श्रतः परं रागादिविकल्पोपाधिरहितिनजपरमात्मपदार्थमावनीत्पन्नसदानन्दैकलचण्यसुखायतरसाखादन्तिरूपस्य निश्चयध्यानस्य परम्परया कारण्यसृतं
यच्छुभोपयोगलचणं व्यवहारध्यानं वद्ध्येयमूतानां पंचपरमेष्ठीनां मध्ये ताबदर्हत्त्वरूपं कथयामीत्येका पावनिका । द्वितीया तु पूर्वसूत्रोदितसर्वपदनामपदादिपदानां वाचकमूतानां वाच्या ये पश्चपरमेष्ठिनसाद्व्याख्याने क्रियमाणे प्रथमतस्ताविज्ञनस्यरूपं निरूपयामि । श्रयवा नृतीया पानिका पदस्थिपण्डस्थरूपस्थध्यानत्रयस्य ध्येयमूतमईत्सर्वज्ञस्वरूपं दर्शयामीति पानिकात्रयं मनसि धृत्वा
मगवान् सूत्रमिदं प्रतिपादयति ।

व्याख्या । "श्रद्रचदुषाइकस्मो" निश्चयरत्नत्रयात्मकशुद्धोपयोगध्यानेन पूर्व घातिकर्मसुख्यभूतमोहनीयस्य विनाशनात्तदनन्तरं ज्ञानदर्शनावरणान्तराय-संद्रयुगपद्भातित्रयविनाशकत्वाच प्रयाष्ट्रचतुर्घातिकर्मा । "दंसणसुरुणागवीरिय-मईस्रो" तेनैव घातिकर्माभावेन खव्धानन्तचतुष्टयत्वात् सहजद्युद्धाविनश्वर-दर्शनज्ञानसुखवीर्थमयः । "सुहृदेहत्था" निश्चयेनाशरीराऽपि व्यवहारेख सप्त-धातुरहितदिवाकरसहस्रमासुरपरमादारिकशरीरत्वात् श्रुभदेहस्यः । "सुद्धा" "ज्ञुधा तृषा सर्थ द्वेषो रागे। मोहस्र चिन्तनम् । जरा रुजा च सृत्युश्च खेदः स्वेदो मदोऽरतिः ।१। विस्मयो जननं निद्रा विषादोऽष्टादश स्पृताः । एतैदोपै-विनिर्मुक्तः सोऽयमाप्तो निरञ्जनः ॥२॥" इति श्लोकद्वयकथिताष्टादशदोष-रहितत्वात् ग्रुद्धः । "श्रापा" एवं गुर्खाविशिष्ट श्रात्मा । "श्ररिहो" श्ररिशब्द-वाच्यमान्त्रनीयस्य, रजःशब्दवाच्यक्षानदर्शनावरग्रद्धयस्य, रहस्यशब्दवाच्यान्तरा-यस्य च हननाद्विनाशात्सकाशात् इन्द्रादिविनिर्मिर्वा गर्भावतरखजन्मामिषेकिनः-क्रमणकेवलक्कानोत्पत्तिनिर्वाणाभिधानपञ्चमहाकल्याणरूपां पूजामर्द्दि योग्यो भवति तेन कारखेन श्राईन् भण्यन्ते । "विचित्तको" इत्युक्तविशेषसैविशिष्ट-माप्तागमप्रसृतिप्रन्थकथितवीतरागसर्वज्ञाधष्टोत्तरसहस्रनामानसर्इतं जिनमट्टारकं पटस्थपिंडस्थरूपस्थम्याने स्थित्वा विशेषेण चिन्तयत ध्यायत हे भन्या यूयमिति ।

धन्नावसरे भट्टचार्वाकमतं गृहीत्वा शिष्यः पूर्वपचं करोति। नास्ति सर्वक्रोऽतुपलक्षेः । खरिवषायवत् । तत्र प्रत्युत्तरं—िकमत्र देशेऽत्र काले अनुपलिव्धः,
सर्वदेशे काले वा । यदात्र देशेऽत्र काले नास्ति तदा सम्मत एव । श्रथ सर्वदेशकाले नास्तीति भण्यते तक्जगत्रयं कालत्रयं सर्वक्ररितं कथं ज्ञातं भवता ।
ज्ञातं चेत्तिहं भवानेव सर्वज्ञः । श्रथ न ज्ञातं तिर्हे निषेधः कथं क्रियते । तत्र
दृष्टान्तः—यथा कोऽपि निषेधको घटस्याधारभृतं घटरिहतं भृतलं चच्चषा
दृष्ट्वा पश्चाद्वदत्यत्र भृतले घटो नास्तीति युक्तम् । यस्तु चच्चरिहतं स्वत्वस्य पुनिरदं
वचलमयुक्तम् । तथैव यस्तु जगत्त्रत्रयं कालत्रयं सर्वज्ञरितं जानाति तस्य जगत्रत्रयं कालत्रयेऽपि सर्वज्ञो नास्तीति वक्तुं युक्तं भवति, यस्तु जगत्त्रत्यं कालत्रयं
न जानाति स सर्वस्वज्ञनिषेधं कथमपि न करोति । कस्मादिति चेत्—जगत्त्रयकालत्रयपरिज्ञानेन स्वयमेव सर्वज्ञत्वादिति ।

भयोक्तमनुपलन्धेरिति हेतुनचनं तद्प्ययुक्तम् । कत्मादिति चेत्—किं भवतामनुपलन्धः, किं जगञ्त्रयकालत्रयवर्त्तिपुरुषायां वा ? यदि भवतामनुप-लन्धिस्तावता सर्वज्ञामाना न सिध्यति, भवद्भिरनुपलभ्यमानानां परकीयचित्त-वृत्तिपरमाण्वादिस्त्त्मपदार्थानामिन । श्रयवा जगञ्त्रयकालत्रयवर्त्तिपुरुषाया-मनुलन्धिस्तत्कयं ज्ञातं भवद्भिः । ज्ञातं चेत्तर्हि भवन्त एव सर्वज्ञा इति पूर्वभेव भिषातं तिष्ठति । इत्यादि हेतुदूष्यं ज्ञातन्यम् । अयोक्तं स्वरविषायावदिति दृष्टान्त-वचनं तद्प्यनुचितम् । सरे विषायां नास्ति गवादे। तिष्ठतीत्यन्तामाना नास्ति यथा सथा सर्वज्ञस्वापि नियसदेशकालादिष्यमावेऽपि सर्वथा नास्तित्वं न भवति इति दृष्टान्तदृष्यां गतम् ।

भय मतम्—सर्वक्वविषये वाधकप्रमाखं निराकृतं भद्रिस्तर्हि सर्वक्वसद्भाव-साधकं प्रमाखं किम् १ इति एष्टे प्रत्युत्तरमाह—कश्चित् पुरुषा धर्मी, सर्वक्वो भवतीति साध्यते धर्मः, एवं मिर्मधर्मसमुदायेन पचवचनम् । कस्मादिति चेत् पूर्वोक्तप्रकारेख वाधकप्रमाखाभावादिति हेतुवचनम् । किंवत् स्वयमानुभूयमान-सुखदुःसादिवदिति दृष्टान्तवचनभ् । एवं सर्वक्षसद्भावे पचहेतुदृष्टान्तरूपेख ज्यङ्ग-मतुमानं विक्षेयम् । भ्रथता द्वितीयमनुमानं कथ्यते—रामरावखादयः कला-न्तरिता, मेर्वादयो देशान्तरिता, भृतादयः स्वभावान्तरिता, परचेतोवृत्तयः परमाण्वादयश्च सूक्तमपदार्थां, धर्मिखः कस्यापि पुरुषविशेषस्य प्रत्यचा भवन्तीति साध्यो धर्म इति धर्मिधर्मसमुदायेन पचनचनम् । कस्मादिति चेत्— ष्रानुमानविषयत्वादिति हेतुवचनम् । किंवत् यद्यदनुमानविषयं तत्तत् कस्यापि प्रत्यचं भवति, यथाग्न्यादि, इत्यन्वयदृष्टान्तवचनम् । श्रनुमानेन विषयारचेति, इत्युपनयवचनम् । तस्मात् कस्यापि प्रत्यचा भवन्तीति निगमनवचनम् ।

इदानीं व्यतिरेक्द्दृष्टान्तः कथ्यते—यत्र कस्यापि प्रत्यचं तद्तुमानविषयमिष न मवित यथा खपुष्पादि, इति व्यतिरेक्दृष्टान्तवचनम् । ध्रतुमानविषयाश्चेति पुनरप्युपनयवचनम् । तस्मात् प्रत्यचा भवन्तीति पुनरिप निगमनवचनमिति । किन्त्वनुमानविषयत्वादित्ययं हेतुः सर्वज्ञस्वरूपे साध्ये सर्वप्रकारेखः
सम्भवति यतस्ततः कार्खात्स्वरूपासिद्धमावासिद्धविशोषणाद्यसिद्धो न भवति ।
तथैव सर्वज्ञस्वरूपं स्वपचं विहाय सर्वज्ञाऽमानं विपचं न साध्यति तेन
कार्योन विरुद्धो न भवति । तथैव च यथा सर्वज्ञसद्भावे खपचे वर्त्तते तथा
सर्वज्ञाभावेऽिप विपचेऽिप न वर्त्तते तेन कार्योनानेकान्तिको न भवति ।
ध्रन्तेकान्तिकः कोऽधो व्यभिचारीति । तथैव प्रत्यचादिप्रमाणवाधिता न
भवति । तथैव च प्रतिवादिनां प्रत्यसिद्धं सर्वज्ञसद्भावं साध्यति तेन कार्योनाकिश्वित्करोऽिप न भवति । एवमसिद्धविरुद्धानैकान्तिकाकिश्वत्करहेतुदेषरहितत्वात्सर्वज्ञसद्भावं साध्यत्येव । इत्युक्तप्रकारेख सर्वज्ञसद्भावे पचाहेतुद्दृष्टान्तोपनयनिगमनरूपेण पश्चाङ्गमनुमानं ज्ञावव्यमिति ।

किं च यथा लोचनद्दीनपुरुषस्यादर्शे विद्यमानेऽपि प्रतिबिम्बानां परिज्ञानं न भवति, तथा लोचनस्थानीयसर्वज्ञतागुणरिहतपुरुषस्यादर्शस्त्रानीयवेदशास्त्रे कथितानां प्रतिबिम्बस्थानीयपरमाण्वाद्यनन्तस्चमपदार्थानां क्वापि काले परिज्ञानं न भवति । तथाचोक्तं ''यस्य नास्ति स्वयं प्रज्ञा शास्त्रं तस्य करोति किम् । लोचनाभ्यां विद्योनस्य दर्पणः किं करिष्यति ॥' इति संचेपेण सर्वज्ञसिद्धिरत्र बोद्धव्या । एवं पदस्थिपण्डस्थक्षपस्थध्याने ध्येयमृतस्य सकलात्मना जिनमहारकस्य व्याख्यानक्षपेण गाथा गता ।

प्रथ सिद्धसदृशनिजपरमात्मवत्त्वपरमसमरसीमावलच्चास्य रूपावीत-निरचयध्यानस्य पारम्पर्येण कारणमूतं मुक्तिगवसिद्धमक्तिरूपं 'णमोसिद्धाणं' इति पदोच्चारणलच्चणं यत्पदस्यं ध्यानं तस्य ध्येयमूतं सिद्धपरमेष्टिस्वरूपं कथ्यति ।

प्याख्या । 'गाट्टद्रकस्मदेहो' शुमाशुभमनोवचनकायक्रियारूपस्य द्वैतशब्दा-भिष्येयकर्मकाण्डस्य निर्मूलनसमर्थेन स्वशुद्धात्मतत्वभावनीत्पन्नरागादिविकल्पो-पाधिरहितपरमाल्हादैकलचणासुन्दरमने।हरानन्दस्यंदिनि:क्रियाद्वैतराव्दवाच्येन परमज्ञानकाण्डेन विनाशितज्ञानावरणाद्यष्टकर्मीदारिकादिप चदेहत्वात् नष्टाष्ट-कर्मदेहः। 'लोयालोयस्य जाग्रश्रो दट्टा' पूर्वेक्तिज्ञानकाण्डभावनाफलभूतेन सकलविमलकेवलज्ञानदर्शनद्वयेन लोकालोकगतत्रिकालवर्त्तिसमस्तवस्तुसंबन्धि-विशोपसामान्यस्यभावनामेकसमयङायकदर्शकत्वात् लोकालोकस्य ज्ञावा दृष्टा भवति । 'पुरिसायारो' निश्चयनदेनातीन्द्रियामूर्त्त परमचिद्रुच्छलननिर्भर-शुद्धस्वभावेन निराकारोऽपि व्यवहारेख भूतपूर्वनयेन किश्विद्नचरमशरीरा--कारे**ण गतसिक्थमूपागर्भाकारबच्छायाप्रतिमावद्वा** पुरुपाकारः । 'त्रप्पा' इत्यु--क्लचण भ्रात्मा किं भण्यते 'सिद्धो' अञ्चनसिद्धपादुकाःसिद्धगुटिकासिद्धखड्ग-सिद्धमायासिद्धादिलोकिकसिद्धविलचयाः क्षेत्रलज्ञानाद्यनन्तराुग्यव्यक्तिलचगाः सिद्धो भण्यते । 'ब्क्साएइ लोयसिइरत्था' तमित्यंभूतं सिद्धपरसेप्टिनं लोक-**दृष्टश्रुवानुभृतपञ्चेन्द्रियभोगप्रभृतिसमस्तमनोर**घरूपनानाविकल्प-शिखरस्यं जालत्यागेन त्रिगुप्तिलचणुरूपातीतध्याने स्थित्वा ध्यायत हे भव्या यूय-मिति ॥५१॥ एवं निष्कत्तसिद्धपरमेष्ठिन्याख्यानेन गाया गता ॥

श्रय निरुपाधिशुद्धात्मभावनातुभृत्यविनाभृतनिश्चयपश्चाचारलज्ञणस्य निश्चय• ध्यानस्य परम्परया कारणभूतं निश्चयव्यवद्वारपश्चाचारपरिणताचार्यभक्तिरूपं 'णमो श्रायरियार्ण' इति पदोचारणलच्यां यत्पदस्यध्यानं तस्य ध्येयभृतमाचार्य-परमेष्ठिनं कथयति ।

'दंसग्रग्राणपहाणे वीरियचारित्तवरस्वायारे' सम्यग्दर्शनद्यानप्रधाने वीर्य-चारित्रवरतपश्चरणाचारेऽधिकरणभूते 'झप्पं परं च जुंजङ' झात्मानं परं शिष्य-जर्न च वोऽसा योजयित संवन्धं करोति 'सा झायरिश्रा मुणी भन्नो' स उक्तज्ञचण झाचार्यो मुनिस्तपोधनो ध्येयो भवति । तथा हि —भृतार्यनयविषय-भूतः शुद्धसमयसारशब्दवाच्यो भावकर्मद्रव्यकर्मनोकर्मादिसमस्तपरद्वव्येभ्या भित्रः परमचैतन्यविलासल्चणः स्त्रशुद्धात्मेवापादेय इति रुचिरूपमम्यग्दर्शनं, तत्राचरण परिण्यमनं निश्चयदर्शनाचारः ॥ तस्येव शुद्धात्मनो निरुपाधिस्त्रसंवे-दनल्चण्यभेदहानेन भिष्यात्वरागादिपरभावेभ्यः शृथक्परिच्छंदनं सम्यक्हानं, तत्राचरणं परिणमनं निश्चयज्ञानाचारः । नत्रैव रागादिविकस्पोपाधिरहित-स्वामाविकसुस्वास्वादेन निश्चलचित्तं वीतरागचारित्रं, तत्राचरणं परिणमनं निश्चयचारित्राचारः । समस्वपरद्वव्येच्छानिरोधेन तथैवानशनादिद्वादशतपश्चर-खबिद्वरङ्गसहकारिकारणेन च स्वस्वरूपे प्रतपनं विजयनं निश्चयवपश्चरणं, तत्राचरणं परिणमनं निश्चयवपश्चरणाचारः । तस्यैव निश्चयचपुर्विधाचारस्य रचणार्थं स्वशक्तयनवगृहनं निश्चयवीर्याचारः । इत्युक्तलचणनिश्चयपश्चाचारे तथैव "छत्तीसगुणसमग्गे पंचविद्वाचारकरणसण्दरिसे । सिस्साणुग्गहकुसले धम्मायरिए सदा वंदे ॥" इति गाथाकथितकमेणाचाराराधनादिचरणशास्व-विस्तीर्णविहरङ्गसहकारिकारणस्तृते व्यवहारपश्चाचारे च स्वं परं च योजयस-गुष्ठानेन सम्बन्धं करोति स ध्वाचार्यो भवति । स च पदस्यध्याने ध्यातव्यः । इत्याचार्यपरमेष्टिव्याल्यानेन सृतं गतम् ॥५२॥

श्रथ खशुद्धात्मिन शोभनमध्यायोऽभ्यासे। निश्चयसाध्यायस्तद्धस्यनिश्चय-ध्यानस्य पारम्पर्येण कारणभूतं भेदाभेदरक्षत्रयादितस्तोपदेशकं परमोपाष्यायभक्ति-रूपं 'णमो डवङभायाणं' इति पदेश्वारणत्तस्यं यत् पदस्यध्यानं, तस्य ध्येयभूत-सुपाष्यायसुनीश्वरं कथ्यति ।

व्याख्या ।—'जो रयणत्तयजुत्तो' योऽसी वाह्याभ्यन्तररक्षत्रयानुष्ठानेन युक्तः परिण्यतः । 'णिचं धन्मोवएसणे णिरदो' षट्द्रव्यपचास्विकायसम्वत्त्वनव-पदार्थेषु मध्ये खशुद्धात्मद्रव्यं खशुद्धजीवास्तिकायं खशुद्धात्मतत्त्वं खशुद्धात्म-पदार्थमेवोपादेयं शेषं च हेयं, तथैवोत्तमचमादिधमं च नित्यमुपदिशति योऽसी स नित्यं धर्मोपदेशने निरतो भण्यते । 'सी खनभामो मण्या' स चेत्यम्मूतो मात्मा खपायाय इति । पुनरिप किं विशिष्टः १—'जदिवरवसहो' पञ्चेन्द्रिय-विधयजयेन निजशुद्धात्मनि यक्षपराणां यतिवराणां मध्ये वृषमः प्रधानो यति-वरवृषमः । 'श्वमो तस्स' तस्मै द्रव्यभावरूपो नमो नमस्कारोऽन्तु । इत्युपा-ध्यायपरमेष्टिव्याख्यानरूपोण गाथा गता ॥ ५३ ॥

म्रथ निश्चयरत्नत्रयात्मकनिश्चयध्यानस्य परम्परया कारस्यभूतं बाह्याभ्यन्तर-मोत्त्वमार्गसाधकं परमसाधुभक्तिरूपं 'स्यमा लोप सञ्चसाहूर्यं' इति पदेश्चारय-जपध्यानलक्त्रसं यत् पदस्थध्यानं तस्य ध्येयमूतं साधुपरमेष्ठिस्तरूपं कथयति ।

न्याख्या ।---'साहू स मुखी' स मुनि: साघुर्मवित । यः किं करोति---

'जो हु साधयदि' यः कत्ती हु स्फुटं साधयति । किं 'चारित्तं' चारित्रं कथम्भूतं 'दंसण्णाणसमग' नीतरागसम्यग्दर्शनज्ञानाभ्यां समग्रं परिपूर्णम् ।
पुनरिष कथन्भूतं 'मग्गं मोन्खस्त' मार्गभूतं कस्य मोक्तस्य । पुनश्च किं रूपं
'श्चित्रसुद्धं' नित्यं सर्वकालं धुद्धं रागादिरहितम् । 'खमो तस्त' एवं गुणविशिष्टोः
यस्तस्मै साधवे नमो नमस्कारोस्तिति । तथाहि—"'ख्योतनमुद्योगो निर्वहणं
साधनं च निस्तरणम् । हगवगभचरणतपसामाख्याताराधना सद्धिः ॥''
इसार्याकथितवहिरङ्गचतुर्विधाराधनावलेन, तथैव "सम्यत्तं सण्णाणं सचारित्तं
हि सत्तवो चेव । चवरो चिट्टहि द्यादे तम्हा द्यादा हु मे सर्था ॥" इति
गाथाकथिताभ्यन्तरनिश्चयचतुर्विधाराधनावलेन च बाद्धाभ्यन्तरमोक्तमार्गद्वितीयनामाभिषेयेन छत्वा यः कत्ती वीतरागचारित्राविनाभूतं स्वश्चद्धात्मानं
साधयति भावयति स साधुर्भवति । तस्यैव सङ्बग्धद्धसदानन्दैकानुभूतिलक्त्यणेः
भावनमस्कारस्वया 'खमो लोपः सञ्चसाहृणे' द्रव्यनमस्कारस्य भवत्विति ॥५४॥

एवमुक्तप्रकारेख गाथापश्वकेम सध्यमप्रतिपत्त्या पश्वपरमेष्टिस्तरूपं ज्ञात-व्यम् । स्रथवा निश्चयेन "स्रिहित्तिद्धायरियाजवञ्मयासाहुपंचपरमेट्टो । ते वि तु चिट्ठिहि स्रादे तम्हा स्रादा तु मे सर्ग्यं॥" इति गाथाकथित-क्रमेख संचेपेन, तथैव विस्तरेख पश्वपरमेष्टियन्थकथितकमेख, स्रितिविस्तारेख तु सिद्धचकादिदेवार्चनाविधिरूपमन्त्रवादसंबन्धिपश्वनमस्कारप्रन्थे चेति । एवं-गाथापश्वकेन द्वितीयस्थलं गतम ।

स्रय तदेव ध्यानं विकल्पितिश्चयेनाविकल्पितिश्चयेन प्रकारान्तरेखोप-संहाररूपेख पुनरप्याह । तत्र प्रथमपादे ध्येयलच्चयां, द्वितीयपादे ध्यावलच्चयां, वृतीयपादे ध्यानलच्चयां, चतुर्थपादेन नयविभागं कथ्ययामीत्यभिप्रायं मनसि धूला भगवान सूत्रमिदं प्रतिपादयति ।

ज्याख्या। 'तदा' तिसन् काले छाहुजु वन्ति 'तं तस्स णिष्ठयं भागं' वत्तस्य निश्चयध्यानमिति। यदा किं 'गिरीहवित्ती हवे जदा साहू' निरीहबृत्ति-निरपृहवृत्तिर्यदा साधुर्भवति। किं कुर्वन् 'जं किंचिवि चिंतंता' यत् किमिष् ध्येयवस्तुरूपेण वस्तु चिन्तपिन्निति। किं कुर्त्वा पूर्वे 'लडूण्य एयत्त' तिसन् ध्येय लब्ध्वा किं १ एकत्वं एकामचिन्तानिरोधनिमिति। स्रथ विस्तारः यत् किष्विष्ट् ध्येयमिसनेन किसुक्तं भवति १ प्राथमिकापेख्या सविकत्यावस्थायां विषयकषायवश्वनार्थं चित्तस्थिरीकरणार्थं पश्चपरमेष्ठगादिपरद्रव्यमिप ध्येयं भवति । पश्चादभ्यासवरोन स्थिरीभूते चित्ते सति ग्रुद्धवुद्धैकस्यभावनिजशुद्धात्मस्तरपमेव ध्येयमित्युक्तं भवति । निस्पृहवचनेन पुनर्मिथ्यात्वं वेदत्रयं हास्यादि-पट्कक्रोधादिचतुष्ट्यरूपचतुर्दशाऽभ्यन्तरपरिम्रहेण तथैव चेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णः धनधान्यदासीदासकुष्यभाण्डाऽभिधानदशविधवहिरङ्गपरिम्रहेण च रहितं ध्यात्रस्तर्ष्पमुक्तं भवति । एकाम्रचिन्तानिरोधेन च पूर्वोक्तविविधध्येयवस्तुनि स्थिरत्वं
निश्चतत्वं ध्यानलचणं भणितमिति । निश्चयशब्देन तु प्राथमिकापेचया व्यवहारस्त्रत्रयानुकूलनिश्चयां माद्यः । निष्पन्नयोगपुक्षपपेचया तु शुद्धोपयोगलचणविवित्तितैकदेशशुद्धनिश्चयो माद्यः । विशेपनिश्चयः पुनरमे वच्यमाणित्वष्ठतीति
सूत्रार्थः ॥ ५५ ॥

श्रय शुभाशुभमनोवचनकायनिरोधे कृते सत्यात्मनि स्थिरो भवति तदेव परमध्यानमित्युपदिशति ।

व्याख्या । 'मा चिट्ठह मा जंपह मा चिंतह किंवि' नित्यनिरश्वननिष्क्रय-निजशुद्धात्मानुभूतिप्रतिवन्धकं शुभाशुभचेष्टारूपं कायव्यापारं, तथैव शुमा-शुमान्तर्वहिर्जल्परूपं वचनव्यापारं, तथैव शुमाशुभविकल्पजालरूपं चित्तव्या-पारश्व किमपि मा क्रुरुत हे विवेकिजनाः ! 'जेण होइ थिरो' येन योगत्रय-निरोधेन स्थिरो भवति । स कः 'श्रप्पा' श्रात्मा । कथम्भूतः स्थिरो भवति 'श्रप्पिम रश्रो' सहजशुद्धज्ञानदर्शनस्वभावपरमात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचर-ग्ररूपामेदरत्त्रत्रयात्मकपरमसमाधिसमुद्भृतत्वर्वप्रदेशाल्हादजनक्षसुखास्वादपरिण-तिसहिते निजात्मिन रतः परिग्रतस्त्वश्लोयमानस्तचित्तस्तन्मयो भवति । 'इग्रमेव परं हवे ब्यागं' इदमेवात्मसुखरूपं तन्मयत्वं निश्चयंन परमुत्कृष्टं ध्यानं मवित ।

तस्मिन् ध्याने स्थितानां यद्वीतरागपरमानन्दसुखं प्रतिभाति, तदेव निश्चय-मोचमार्गस्वरूपम् । तच पर्यायनामान्तरेण किं किं भण्यते तदिभधीयते । तदेव शुद्धात्मस्वरूपं, तदेव परमात्मस्वरूपं, तदेवैकदेशव्यक्तिरूपविविच्चतैकदेश-शुद्धनिश्चयेन स्वशुद्धात्मसंवित्तिसमुत्पन्नसुखामृतजलसरोवरे रागादिमलरिहत-त्वेन परमहंसस्वरूपम् । इदमेकदेशव्यक्तिरूपं शुद्धनयव्याख्यानमत्र परमात्म-ध्यानमावनानाममालायां यथासम्भवं सर्वत्र योजनीयमिति ।

तदेव परव्रह्मस्तरूपं, तदेव परमविष्णुस्वरूपं, तदेव परमशिवस्वरूपं, तदेव

परमबुद्धस्तरूपं, तदेव परमनिजस्तरूपं, तदेव परमस्त्रात्मोपलव्धिलचर्यं सिद्धस्त-रूपं, तदेव निर्व्यानसरूपं, तदेव निर्मलसरूपं, तदेव स्वसंवेदनज्ञानं, तदेव परमतस्वज्ञानं, तदेव शुद्धात्मदर्शनं, तदेव परमानस्थास्वरूपं, तदेव परमात्मनः दर्शनं, तदेव परमतत्त्वज्ञानं, तदेव शुद्धात्मदर्शनं, तदेव ध्येयभृतशुद्धपारिखा-मिकभावरूपं, वदेव प्यानभावनास्वरूपं, वदेव शुद्धचारित्रं, वदेवान्तसात्वं, बदेव परमतन्त्रं, बदेव शुद्धात्मद्रव्यं, तदेव परमञ्योतिः, सैव शुद्धात्मानुभूतिः, सैवात्मप्रवीविः, सैवात्मसंवित्तिः, सैव स्वरूपोपखब्धिः, स एव नित्योपखब्धिः, स एव परमसमाधिः, स एव परमानन्दः, स एव नित्यानन्दः, स एव सहजा-नन्दः, स एव सहानन्दः, स एव शुद्धात्मपदार्श्वाध्ययनरूपः, स एव परमखा-ध्यायः, स एव निश्चयमोत्त्रोपायः, स एव चैकाप्रचिन्तानिरोधः, स एव परमवोधः, स एव शुद्धोपयोगः, स एव परमयोगः, स एव भूतार्थः, स एव परमार्थः, स एव निश्चयपश्चाचारः, स एव समयसारः, स एवाध्यात्मसारः, वदेव समवादिनिश्चयषडावश्यकस्वरूपं, वदेवाभेद्रस्त्रत्रयस्वरूपं, वदेव वीतराग-सामायिकं, तदेव परमशरखोत्तममङ्गूचं, तदेव केवलक्षानीत्पत्तिकारखं, तदेव सक्तकर्मचयकारणं, सैव निश्चयचतुर्विधाराधना, सैव परमात्ममावना, सैव श्रुढात्मभावनीत्पन्नसुखानुभूतिरूपपरमकला, सैव दिव्यकला, तदेव परमाद्वैतं, वदेव परसामृतपरमधर्मध्यानं, तदेव शुक्रध्यानं, तदेव रागादिविकल्पशून्यध्यानं, वदेव निष्कळच्यानं, तदेव परमस्वास्थ्यं, तदेव परमवीतरागत्वं, तदेव परमसाम्यं, वदेव परमैक्तलं, वदेव परमभेदज्ञानं, स एव परमसमरसीमावः, इत्यादिसमस्त-रागादिविकल्पोपाधिरहिवपरमाल्हादैकसुखलचयाध्यानरूपस्य मार्गस्य वाचकान्यन्यान्यपि पर्यायनामानि विद्येयानि भवन्ति परमात्मवस्व-विद्विरिति ॥ ५६ ॥

अतःपरं यद्यपि पूर्वे बहुधा भिष्यतं ध्यात्यपुरुषलच्चणं ध्यानसामग्री च वयापि चूर्तिकोपसंहाररूपेण पुनरप्याख्याति ।

व्याख्या । 'ववसुद्वद्वं चेदा ज्माखरह्युरंघरो हवे जम्हा' तपश्रुतव्रववा-नात्मा चेतियवा ध्यानरथस्य धुरन्थरे। समर्थो भवति 'जम्हा' यस्मात् 'तम्हा वित्तयिखरहा तल्लद्धीए सदा होह' वस्मात् कारखात् तपश्रुतव्रवानां संवन्धेन यित्रवर्यं वन् त्रिवये रता सर्वकाले भवत हे भव्याः ! किमर्थं ? तस्य ध्यानस्य लिधिसत्तल्लिधिस्तद्दर्शिमिति । तथाहि—अनरानावमाद्दर्गृत्तिपरिसंख्यातरसम् परित्यागविविक्तराय्यासनकायक्षेत्राभेदेन वालं पड्विधं, तथेव प्रायश्चित्तवितयम् वैय्यावृत्यस्याध्यायन्युत्सर्गध्यानभेदेनाभ्यन्तरमपि पड्विधं चेति द्वादशविधं तपः । तेनैव साध्यं शुद्धात्मस्त्ररूपे प्रतपनं विजयनं निश्चयतपश्च । तथैवाचा-राराधनादिद्वव्यश्रुतं, तदाधारंखोत्पन्नं निर्विकारस्त्रसंवेदनज्ञानरूपं भावश्रुतं च । तथेव च हिंसानृतत्तेयात्रद्यपरिप्रहाखं द्रव्यभावरूपाखां परिष्ठरखं त्रवपश्चकं चेति । एवमुक्तत्वच्यतपः श्रुतत्रतसहितो ध्याता पुरुषा भवति । इयमेव ध्यान-सामग्री चेति । तथाचेत्तं—"वैराग्यं तस्त्रविज्ञानं नैर्प्रन्थं समिचत्त्वा । परीपहज्ञवश्चेति पञ्चेते ध्यानहेतवः ॥"

भगवन्, ध्यानं वावन्योत्तमार्गभृतम् । मोत्तार्थिना पुरुषेण पुण्यवन्धकारणस्वाद्व्वानि त्याञ्चानि भवन्ति, भवद्भिः पुनर्ध्यानसामग्रीकारणानि वपःश्रुवत्रतानि व्याख्यातानि, तन्कयं घटत इति । वत्रोत्तरं दीयते-त्रतान्येव केवलानि त्याञ्चान्येय न किन्तु पापवन्धकारणानि हिंसादिनिकत्परूपाणि यान्यवन्धानि वान्यपि त्याञ्चानि । वधाचोक्तं पूञ्चपादस्वामिभिः—"श्रपुण्यमत्रतैः
पुण्यं त्रतैमोंचलयंद्यंयः । श्रव्रतानीव मोत्तार्थी व्रतान्यपि वतस्यजेन् ॥"
किंत्वत्रवानि पूर्व परित्यञ्च तत्रश्च त्रतेषु वित्रष्टां सूला निर्विकत्पसमाधिस्पं
परमात्मपदं प्राप्य पश्चादेकदेशत्रवान्यपि त्यज्ञित । वदस्युकंतैरेव—"श्रव्रवानि
परित्यज्य त्रतेषु परिनिष्टितः । त्यजेत्तान्यपि संप्राप्य परमं पदमात्मनः ॥"

भ्रयं तु विशेष:-ज्यवहाररूपाणि यानि प्रसिद्धान्येकदेशत्रतानि तानि स्यकानि। यानि पुनः सर्वश्चभाशुभनिवृत्तिरूपाणि निश्चयत्रतानि तानि त्रिगुप्ति-लचणस्वशुद्धात्मसंवित्तिरूपनिविकल्पच्याने स्वीकृतान्येव न च त्यकानि। प्रसिद्धमहात्रतानि कथ्यमेकदेशरूपाणि जातानि। इति चेत्तदुच्यते—जीवधा-तानिवृत्तो सत्यामपि जीवरत्त्रणे प्रवृत्तिरस्ति। तथैवासस्यवचनपरिहारेऽपि सत्य-चचनप्रवृत्तिरस्ति। तथैव चादत्तादानपरिहारेऽपि दत्तादाने प्रवृत्तिरस्ति। तथैव स्वादानपरिहारेऽपि दत्तादाने प्रवृत्तिरस्ति। तथैव चादत्तादानपरिहारेऽपि दत्तादाने प्रवृत्तिरस्ति। तथैव स्वादानिविकल्पसमा-देशप्रवृत्त्यपंच्या देशत्रतानि। तेषामेकदेशव्रतानां त्रिगुप्तिलचणनिर्विकल्पसमा-धिकाले स्वायः। त च समस्तशुमाशुमनिवृत्तिलचणस्य निश्चयव्रवस्येति। सागः कोऽर्धः। यथैव हिंसादिरूपात्रतेषु निवृत्तिस्त्यवैकत्रेशव्यत्वस्यो। कस्मादिति चेन्—त्रिगुप्रावस्थायां प्रवृत्तिनिवृत्तिरूपविकल्पस्य स्वयमेवावकाशो नास्ति। भ्रथवा वस्तुतस्तदेव निश्चयव्रतम् । कस्मान्—सर्वनिवृत्तित्वादिति । योऽिप घटिकाद्वयेन मोच गता भरतश्चको सोऽिप जिनदीचां गृहीत्वा विषयकपाय-निवृत्तिरूपं चणमात्रं व्रतपरिणामं कृत्वा प्रश्चाच्छुद्धोपयोगत्वरूपरत्वत्रयात्मके निश्चयव्रताभिधाने वीवरागसामायिकसंत्रे निर्विकल्पसमाधा स्थित्वा केवल्रज्ञानं खव्धवानिति । परं किन्तु तस्य स्तोककाल्रत्वाञ्चोका व्रवपरिणामं न जानन्तिति । वदेव भरतस्य दीचाविधानं कथ्यते । हे भगवन् जिनदीचादानानन्तरं भरतचिक्र-णः कियति काल्रे केवल्रज्ञानं जातमिति श्रीवीरवर्द्धमानस्वामितीर्थकरपरमदेव-समवसरणमध्ये श्रीणकमहाराजेन पृष्टे सित गीतमस्वामी श्राह् । "पश्चमुष्टिभि-रुत्ताच श्रोट्यन् वन्धस्थितीन् कचान् । जोन्नानन्तरमेवापद्राजन् श्रेणिक केवल्रम् ॥"

अत्राह शिष्य: । अय काले ध्यानं नास्ति । मादिति चेत्—उत्तमसंह-ननामावाद्दशचतुर्दशपूर्वगत्रमुतक्कानामागाः । स्रत्र परिहारः । शुक्रप्यानं नास्ति धर्मध्यानमस्तीति । तथाचे।कं मोचप्राभृते श्रीकुन्दकुन्दाचार्यदेवैः "भरहे दुस्समकाले धन्मञ्कार्धं हवेइ गागिस्स। तं श्रप्पसहावठि एग्रहुमण्ग्रह सो हु अण्यायी !! अजनि तिरयणसद्धा श्रप्पा क्ष्माऊष् श्रह् रंदत्तं । लोयं-वियदेवत्तं तच्छचुदा ग्रिव्युदिं जंति ॥" तथैव तत्त्वातुराासनप्रन्थे चीर्क्त ''श्रत्रेदानीं निषेधन्ति ग्राक्ष्म्यानं जिनोत्तमाः । धर्मध्यानं पुनः प्राप्तः भेग्रीभ्यां प्राग्विवर्त्तिनाम् ॥" थथे।क्तमुत्तमसंहननामावात्तदुत्सर्गवचनम् । श्रपवाद-न्याख्यानेन प्रनहपशमचपकश्रेण्योः ग्रुक्टचानं मनति, तश्रोत्तमसंहननेनैव । अपूर्वगुगुख्यानाद्यस्तनेषु गुगुख्यानेषु धर्मध्यानं, तचादिमत्रिकोत्तमसंहननाभा-वेऽप्यन्तिमत्रिकसंहननेनापि भवति । तदप्युक्तं तत्रैव तत्त्वानुशासने "यत्पनर्व-जनायस्य ध्यानमित्यानामे वचः । श्रेण्योध्यनि प्रतीत्योक्तं तन्नोऽघस्तानिपेध-कम् ॥" यथोक्तं दशचतुर्दशपूर्वगतश्रतज्ञानेन ध्यानं भवति तदप्युत्सर्गव-चनम् । अपवाद्व्याख्यानेन पुनः पञ्चसमितित्रिगुप्तिप्रतिपादकसारभूतश्रतेनापि ध्यानं भवति केवलज्ञानश्च । यद्येवसपवादव्याख्यानं नास्ति तर्हि "तुसमासं घोसण्ती सिवभूदी केवली जादे।" इत्यादिगन्धर्वाराधनादिमण्डितं त्र्याख्यानं कर्ष घटते ।

श्रथ मतं-पञ्चसमितित्रिगुप्तिप्रतिपादकं द्रव्यश्रुतिमिति जानाति । इदं

भावशुवं पुनःसर्वमस्ति । नैवं वक्तव्यम् । यदि पश्चसमितित्रिगुप्तिप्रतिपादकं द्रव्यश्रुवं जानाति विहे 'मा रूसह मा तूसह' इत्येकं पदं किं न जानाति । तत एव ज्ञायतेऽष्टप्रवचनमात्रप्रमायमेव भावश्रुवं, द्रव्यश्रुवं पुनः किमिप नास्ति । इदन्तु व्याख्यानमस्मामिनं कल्पितमेव । तशारित्रसारादिप्रन्थेष्विप मियातमान्ते । तथाहि—श्रन्तमुंहूर्त्तांदूर्ष्वं ये केवलज्ञानमुत्पादयन्ति ने चीयकथाग्गुया-स्यानवर्त्तिना निर्धन्यसंज्ञा ऋषयो मण्यन्ते । तथा चोत्कर्षेया चतुर्दशपूर्वादिश्रुवं भवति, जघन्येन पुनः पश्चसमितित्रिगुप्तिमात्रमेवेति ।

ग्राष्ट्र मतं-मोत्तार्थं ध्यानं क्रियते न चाद्य काले मोत्तोऽस्तिः, ध्यानेन किं प्रयोजनम् । नैवं---श्रद्य कालेऽपि परम्परया मोचोऽस्ति । कथमिति चेत् स्वश्च-द्धात्मभावनावलेन संसारिखतिं स्तोकां कृत्वा देवलोकं गच्छति, तस्मादागत्य मनुष्यभवे रत्नत्रयभावनां लब्ध्वा शीघं मोर्च गच्छतीति । येऽपि भरतसगरराम-पाण्डवादयो मोर्च गतास्तेपि पूर्वभवेऽभेदरतत्रयभावनया संसारस्थितं स्तोकां कुत्वा पश्चान्मोर्च गताः । तद्भवे सर्वेषां मोचो भवतीति नियमो नास्ति । एव-मुक्तप्रकारेण अल्पश्रुतेनापि ध्यानं भवतीति ज्ञात्वा किं कर्त्तव्यम्—''वधवन्ध-च्छेदादेहें बाह्रागाच परकलत्रादेः । ग्राध्यानमपत्थानं शासित जिनशासने विशदाः ॥ संकल्पकल्पतरुसंश्रयखात्त्वदीयं चेता निमज्जित मनोरथसागरे ऽस्मिन् । तत्रार्थतस्तव चकास्ति न किंच नापि वन्ने परं भवति कल्मषसंश्र-यस्य ॥ दै।विध्यदग्धमनसे। उन्तरूपात्तभुक्तेश्चित्तं यथोक्कसांत ते स्फुरितोत्तर-ङ्गम् । धान्नि स्फुरेद्यति तथा परमात्मसंज्ञे कीतस्कृती तव भवेद्विपत्ता प्रस्तिः॥ कं खिद कल्लुसिदभूता कामभीगे हि मुच्छिदो जीवो। या य मुंजंती भीगे बन्धदि भावेण कस्माणि ॥" इत्याद्यपच्यानं त्यक्ता-—"ममित् परिव-ज्जामि गिममत्तिमुवठ्ठिदो । श्रालंवर्णं च मे श्रादा श्रवसेसाई नोसरे ॥ भादा क्खु मज्म णाणे स्रादा में दंसग्रे चरीत्ते थ । श्रादा पश्चकलाणे श्रादा में संवरे जोगे॥ एगो में सस्सदे। श्रप्पा यायदसंयानक्खेया। सेसा मे वाहिरा भावा सन्बे संजोयलक्खणा॥" इत्यादिसारपदानि गृहीत्वा च ं ध्यानं कर्त्तव्यमिति ।

ग्रथ मोचिविषये पुनरिप नयविचारः कथ्यते। तथाहि मोचस्तावत् बन्धपूर्वकः ॥ तथाचीक्तं ''मुक्तश्चेत् प्राक्भवेद्वन्धो ने। बन्धो मोचनं कथम्। द्यवन्धे मोचनं नैव मुञ्चेरर्थो निरर्थकः ॥'' वन्धरच शुद्धनिरचयनयेन नास्ति । तथा वन्थपूर्वकी मोत्तोऽपि । यदि पुनः शुद्धनिश्चयेन वन्धो भवति तहा सर्वटैव बन्ध एव मोचो नास्ति । किंच-यद्या शृङ्खलावद्धपुरुषस्य वन्ध-च्छोदकारणभूतमावसे।चस्यानीयं वन्यच्छोदकारणभूतं पौरुषं पुरुषखरूपं न भवति, तथैव ऋद्वलापुरुषयोर्थदद्रव्यमोचस्थानीयं पृथक्तरशं तदिए पुरुपस्वरूपं न भवति । किन्त ताभ्यां भिन्नं यददृष्टं इस्तपादादिरूपं तदेव पुरुषस्वरूपम् । तथैव शुद्धोप-थोगलक्तमां भावमोक्तरूपं शुद्धनिश्चयेन जीवस्वरूपं न भवति. तथैव तेन साध्यं यज्ञीवकर्मप्रदेशयोः पृश्वकरणं द्रव्यसीचरूपं तदिप जीवस्वभावी न भवति । किन्तु ताभ्यां भिन्नं यदनन्तज्ञानादिगुणस्वभावं फलभूतं तदेव शुद्ध-जीवस्वरूपिमिति । ग्रयमत्रार्थः--यथा विवक्तिकदेशग्रद्धिनिश्चयेन पूर्व मोच-मार्गो व्याख्यातस्त्रथा पर्यायमोत्तरूपो मोत्तोऽपि । न च ग्रुद्धनिरचयनयेनेति । यस्तु शुद्धद्व्यशक्तिकः शुद्धशरिखामिकपरमभावलच्यापरमनिश्चयमोचः स च पर्वमेव जीवे तिष्ठतीदानीं भविष्यतीत्येवं न । स एव रागादिविकल्परहिते मोचकारणभूते ध्यानभावनापर्याये ध्येयो भवति । न च ध्यानभावनापर्यायरूपः । यदि पुनरेकान्तेन द्रव्यार्थिकनयेनापि स एव मोच्चकारग्रभूतो ध्यानभावना-पर्यायो भण्यते तर्हि द्रव्यपर्यायरूपधर्मद्वयाधारभूतस्य जीवधर्मिखो मोचपर्याये जाते सति यथा ध्यानमाबनापर्यायरूपेण विनाशो भवति, तथा ध्येयभूतस्य जीवस्य श्रद्धपारिश्वामिकलच्चायसावद्रन्यरूपेशापि विनाशः प्राप्नोति । न च द्रव्यरूपेण विनाशोऽस्ति । ततः स्थितं शुद्धपारिणामिकमावेन वन्धमोत्त्रौ न भवत इति ।

श्रयात्मराञ्दार्थः कश्यते। श्रतधातु, सावत्यगमनेऽर्थे वर्तते। गमनशब्देनात्र ह्यानं भण्यते 'सर्वे गत्यर्था ज्ञानार्था, इति वचनात्। तेन कारखेन यथासंभवं ह्यानसुखादिगुखेषु श्रा समन्तात् श्रवति वर्त्तते यः स श्रात्मा भण्यते। श्रयवा श्रुभाशुभमनोवचनकायव्यापारैर्यथासम्भवं तीत्रमन्दादिरूपेख श्रा समन्तादित-वर्तते यः स श्रात्मा। श्रयवा उत्पादव्ययश्रीव्यरासमन्तादवति वर्त्तते यः स श्रात्मा। किञ्च—यथैकोऽपि चन्द्रमा नानाजलधटेषु दृश्यते तथैकोऽपि जीवो नानाशरीरेषु विष्ठतीति वदन्ति तत्तु न घटते। कस्मादिति चेत्—चन्द्रिकरखो-पाधिवशेन घटस्यजलपुद्रला एव नानाचन्द्राकारेख परिखता, न चैकश्चन्द्रः। तत्र दृष्टान्तमाह—यथा देवदत्तमुखोपाधिवशेन नानादर्पणस्यपुद्गला एव नाना-मुखाकारेण परिणता, न चैकं देवदत्तमुखं नानारूपेण परिणतम् । परिणमतीति चेत्—तर्हि दर्पणस्यप्रतिविन्धं चैतन्यं प्राप्नोतीति । न च तथा । किन्तु यद्येक एव जीवो भवति, तदैकजीवस्य सुखदुःखजीवितमरणादिके प्राप्ने तस्मिन्नेव चर्णे सर्वेषां जीवितमरणादिकं प्राप्नोति न च तथा दृश्यते ।

स्रयवा ये वदन्ति यश्रैऽकोपि समुद्रः कापि चारजलः कापि मिष्टजलसः यैकोऽपि जीवः सर्वदेहेषु विष्ठवीवि । तदपि न घटते । कथमिविचेत्—जलरा-श्यपेचया वत्रैकत्वं, न च जलपुद्रलापेचया वत्रैकत्वम् । यदि जलपुद्रलापेचया भवत्येकत्वं वर्षि स्तोकजले गृहीते शोपजलं सहैव किन्नायाति । वतः स्थितं षोखशवर्षिकासुवर्षराशिवदनन्तज्ञानादिलचर्णं प्रत्येकं जीवराशिं प्रति न चैक-जीवापेचयेति । स्रध्यात्मशब्दस्यार्थः कस्यते । मिस्यात्वरागादिसमस्तविकत्य-जालक्षपपरिहारेण स्वग्रुद्धात्मन्यि यहनुष्ठानन्तद्ध्यात्ममिति । एवं ध्यानसा-मग्रीव्याख्यानोपसंहारक्ष्येण गाथा गवा ॥ ५७॥

## मथौद्धत्यपरिहारं कथयति ।

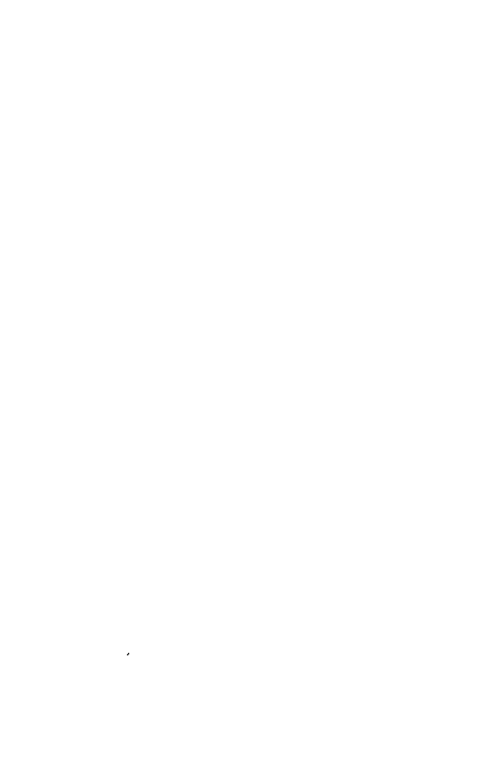
ज्याख्या। "सोधयंतु" द्युद्धं कुर्वन्तु। को कर्तारः ? "मुशिशाहा" मुनिनाथा मुनिप्रधानाः । किंविशिष्टाः ? "देशसंस्वयनुदा" निर्वोषपरमात्मने विज्ञच्या ये रागादिदोषास्तयैव च निर्दोषपरमात्मादितस्वपरिज्ञानविषये संशय-विमोहिवश्रमास्तैश्चुता रहिता देशसंचयच्युताः । पुनरिष कथम्भूताः ? "मुद-पुण्या" वर्त्तमानपरमागमाभिधानद्रव्यश्चृतेन तथैव तदाधारोत्पन्ननिर्वाक्तरस्वसंवेदनज्ञानक्तपमावश्चृतेन च पूर्णाः सम्माः श्रुतपूर्णाः । कं शोधयन्तु ? "दव्यसंग्हमियां" सुद्धबुद्धैकस्वभावपरमात्मादिद्रव्यायां सङ्ग्रहो द्रव्यसङ्ग्रहत्तं द्रव्यसङ्ग्रहामिधानं प्रन्थमिमं प्रत्यचीभूतम् । किं विशिष्टं ? 'मियायं जं" मियादः प्रतिपादितो यो प्रन्थः । केन कर्त्यभूतेन ? "योभिचंदमुश्यियां" श्रीने-मिचन्द्र-सिद्धान्तिदेवामिधानेन मुनिना सम्यग्दर्शनादिनिश्चयव्यवहारकपप-कचाचारोपेताचार्येख । कथम्भूतेन "त्युसुत्तधरेख" तनुश्रुतधरेख तनुश्रुतं स्तीकं श्रुतं तद्वरतीति तनुश्रुतधरस्तेन । इति क्रियाकारकसम्बन्धः । एवं ध्यानोपसंहा-रगायात्रयेख, श्रीद्धत्यपरिहारार्थं प्राक्चतवृत्तेन च द्वितीयान्तराधिकारे एतीयं स्थां गतम् ॥ ५८ ॥

इत्यन्तराधिकारद्वयंन विंशतिगाथाभिर्मोचमार्गप्रतिपादकनामा वृतीयोऽधि-कारः समाप्तः ।

ध्रत्र प्रन्थे 'विविच्तस्य सिन्धर्भवित' इति वचनात्पदानां सिन्धिनियमो नास्ति । वाक्यानि च स्तोकस्तोकानि कृतानि सुखवेषनार्थम् । तथैव जिङ्गवच-निक्रयाकारकसम्बन्धसमासिवशेषखवाक्यसमाप्त्यादिदूषखं तथा च शुद्धात्मादि-सत्त्वप्रतिपादनविपये विस्तृतिदूषखं च विद्वद्भिनं प्राद्धमिति ।

पवं पूर्वोक्तप्रकारेण "जीवमजीवं द्व्वं" इत्यादिसप्तविंशतिगाथासिः पट्ट्र-व्यपव्यास्तिकायप्रतिपादकतामा प्रथमोऽधिकारः । तदनन्तरं "श्रासववन्धण" इत्येकादशगाथासिः सप्तत्त्वनवपदार्थप्रतिपादकतामा द्वितीयोऽधिकारः । ततः परं "सम्मद्रंसण" इत्यादिविंशतिगाथाभिर्मोत्त्वमार्गप्रतिपादकतामा वृतीयोऽ ऽधिकारः ।

इत्यधिकारत्रयेनाष्टाधिकपञ्चाशत्स्त्रैः श्रीनेमिचन्द्रसिद्धान्तिदेवैिर्वरः चितस्य द्रव्यसंप्रहामिधानप्रन्थस्य सम्वन्धिनी श्रीत्रद्य-देवकृतवृत्तिः समाप्ता ॥



#### NOTES ON

## IMPORTANT REFERENCES

-Verse I. Page 2.

### A. The Jinas and the Jineśvaras.

The epithet "Gaṇadhara" or the leader of the assembly was first applied to Gautama of Brahmapura who became a disciple of the twenty-fourth Tirthankara Mahavira. There were other Ganadharas after Gautama Gaṇadharas are also called Jinas, or the victors and the Jinesvaras or Lords of Jinas are the Tirthankaras themselves

Gautama was called a Ganadhara when he became a desciple of Mahavita after the latter had attained omniscience. The attainment of omniscience (Kevala Jñana) is preceded by complete eradication of the four Ghâtiya Karmas, viz , Jiiânâvaranîya, Darsanâvaraniya, Mohanîva and Antaraya There is no Asiava or influx of Karmas Consequently there is no voluntary physical motion and therefore no speech which is the result of the motion of tongue, lips, etc. The roice of silence. the letterless speech, the Divya-vani which proceeds from the Arhat is due to the good and strong Karmic energy of the audience Therefore there must be an individual among the audience so learned as to be capable of interpreting this voice of silence. There was no such person present in the court (Samavasarana) of Mahavira when he attained omniscience The Arch-angel of the first Empyrian then thought of the learned Brahmin Gautama of Brahmapura to Gautama in the assumed form of a poor old Brahmin and asked him to explain to him the meaning of a Sloka Gautama was quite perplexed when he heard the Sloka and being unable to understand its purport, proposed to go and discuss the meaning of it with Mahâvîra himself, the preceptor of that poor old Brahmin this object, he approached the court of Mahavira and at the sight of the Manastambha, the pillar at the entrance, his pride disappeared and he entered the court full of reverence and humility. It was then that the voice of silence was revealed to him and he discoursed upon it to the assembled audience and was called Ganadhara, the leader of the assembly. Such is the Digambar tradition about Gautama.

CHART No. VI.

The Tirthackaras are twenty four in number and their names with some details about each will be found in the following table "

| No | NAMB OF<br>TRIHANKARA,          | FATIUR.                                                     | Мотнвв.                                 | Complexion.                             | Бывскы                                                                            | Birth-place.                                       | PLACE         | Place of Nervana               |
|----|---------------------------------|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------|--------------------------------|
| 1  | Rigabhadeva<br>or Adinátha.     | Nabht-raja                                                  | Marn-devî                               | Yellow or golden                        | A ball                                                                            | Vinita-nagara or<br>Ayodhys.                       | Mount<br>Kail | Mount Aştılpada or<br>Kallasa. |
| 64 | Ajıta-nâtha                     | Jıta-satru.                                                 | Vijaya-devî                             | ğ                                       | An elephant                                                                       | Ayodhya                                            | Mount         | Mount Parsyanatha              |
| 62 | Sambhava-n1tha                  | Jitftri.                                                    | Sena                                    | δū                                      | A herse.                                                                          | Sravastî.                                          | or San        | or Sameta-Bikhara<br>"""       |
| *  | Abhrnandana-                    | Samvara.                                                    | 8ւժժհմերհ                               | និ                                      | An apo.                                                                           | Ayodhy6.                                           | =             | <b>£</b>                       |
| ນາ | Samata-nåtha                    | Megha prabha                                                | Sumangal1<br>or Mangal1                 | Ą                                       | A red goose or curlew<br>(দীত্ৰ)                                                  |                                                    | 2             | •                              |
| •  | Padma-praibha                   | Ā                                                           | Susina.                                 | Red                                     | A red lotus.                                                                      | Kausambî                                           | •             |                                |
| ~  | Suparsve-uâtha                  | (Svetimbara)<br>Supratistha or<br>Pratistha<br>(Svetambara) | Prithivî                                | Yellow or golden<br>or green.           | Yellow or goldon The Synstika Symbol or green.                                    | Bârânasî.                                          | :             | =                              |
| 20 | Chandra-prabha                  | Maha-sena                                                   | Lakymanû                                | White                                   | Orescent.                                                                         | Chandra-purf.                                      | -             | :                              |
| အ  | Puspa-danta or<br>Savidhi-natha | r Sugriva                                                   | Rama                                    | Do                                      | Ornbor Dolphin or<br>orocodile (नहर)                                              | Kakandî-nagara                                     | £             | £                              |
| 2  | 10 sítala-n3tha                 | Druha-ratha                                                 | Sunandi ,o r<br>Nandi (Sve-<br>timbara) | Sunaudi, o r<br>Nundi (Sve-<br>timbara) | Firus Religiosa or wish-<br>ing tree or the Mr-<br>vadas figuro (Svetâm-<br>bara) | Bhadrika purf or<br>Bhadila-puri<br>(Svettimbara), | :             | r                              |
| =  | 11 Sreyamsa-natha               | Vignu                                                       | Visnudrî or<br>Vişnû (5ve-<br>t'imbara) | å                                       | A rhinoceros or Garn-<br>da (Svetâmbara).                                         | Simha-purf.                                        |               |                                |

|                 |                     |                                      |                                         |                       |               |                  | 0.4                                   | 414                                      | wolder     | RTAM                             | 7 DE                     |                            |                         |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------|---------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|---------------|------------------|---------------------------------------|------------------------------------------|------------|----------------------------------|--------------------------|----------------------------|-------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 |                     |                                      | Atha<br>Inra                            |                       |               |                  |                                       |                                          |            | RTAN                             | ı RE                     | FE                         |                         |                          | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                 | Chample             | land-art                             | Mount Phrévandthn<br>or Samota-síkhara, | £                     |               | :                | 2                                     |                                          | :          |                                  | :                        | Mount Girnar               | Mount Plustrement       | Linota Sikhara<br>-puri  | lblor—Indian<br>1016), pago 6<br>meon, D D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 | te te               |                                      |                                         |                       | _             | _                |                                       |                                          | <u>.</u>   | - E                              |                          |                            | _<br>Mou                | or S<br>PAv.1            | Press,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                 | Օհռորգ-թում         | Komenti                              | A bone or hawk (5'vo- Avoilve           | Babna nurg.           | H.            | - will bur burn. |                                       | Mithile                                  | _          | Kiniterangara or<br>Rajagraha    | Malhura (Svo-<br>tambura | Definity or                | Barangs                 | Kandapura or Kundagrama. | Also Proceedings of the A. S. Bengal No. X Dec. 1879 pp. 277-8, Arah). Kalpa Salar and Nava Tatva by J. Stevenson, D. D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                 |                     |                                      | (S, VC                                  | orbol                 |               |                  | Aureta                                | Dara)                                    |            | Asolva                           | _                        |                            | <u> </u>                |                          | d Nav                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                 |                     |                                      | hawl                                    | shmd                  |               |                  | ndya-                                 |                                          |            | 7                                |                          |                            |                         |                          | 5 E E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                 | A dustalo           | boar                                 | Onr or<br>Imbare                        | A club or thunderbolt | · *           | Sout             | A fish or Nandya-vareta               | pot                                      |            | Yollow or goldon A bing lates or | Hall                     |                            |                         |                          | Jainu<br>Jainu<br>Pa Shi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                 | <u> </u>            | Yollow or goldon, A boar             | 4                                       | A club<br>(unque)     | A door        | A ho-gont        | d ngh                                 | Wator-pot                                |            | d no.com                         | A Consti-shell           | Y county                   |                         |                          | os of<br>Ral                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                 |                     | . Goldo                              |                                         |                       |               |                  |                                       | _                                        |            | On A                             | - K                      |                            | Vollow or goldon A lion |                          | Aereh<br>Aereh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ,               | 2                   | low or                               | ρ <sub>0</sub>                          | å                     | ç, i          | å,               | Do.                                   | . S. |            | r gold                           | black                    | rod                        | Solder                  |                          | 7-101-101-101-101-101-101-101-101-101-10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| -               | 70A                 |                                      |                                         | _                     | 7 ,           | ٠,               | Vollow on man                         | fr blao (Svo-                            | Black      | llow o                           | Black or w th            | uo<br>uo                   | 70 AC                   |                          | PP. 22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>4</b>        | €.                  | uramya or<br>byama (byo-<br>tambara) | Survictored, or Survey (5vo-            |                       |               | - ŝ              |                                       |                                          |            | A C                              | - Bin                    | <u>=</u>                   | You                     |                          | 50,000<br>5 60<br>9 bblis<br>7. 1870                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1,38            | Jaya (E<br>tāmbara) | byang (s                             | Bryney (Styney (Styney (Styney)         | Suvraca.<br>Achire    | Į AO          | Mitra or Day     | 7                                     | (Svotimbara)                             | adî        | Vapri or Vipra                   | <b>'</b>                 |                            | Trisale (Sec-           |                          | X Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z Z                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                 |                     | 0 6                                  | 20.3                                    | Aguré                 | Sri-dov?      | Mitre            | Rikata<br>Prikata<br>Prikata          | (5,00                                    | Padmaratf  | Samudra-vinon                    | v.1-doy                  | Vimil                      | Triank (S               | E Sun                    | Burgo<br>ntial<br>al No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| .   Vasu pâlya, | <br>Krita-varman    | 9770                                 | į                                       | ģ                     | Silim         | (1)              |                                       | _                                        |            | ٧ ح                              | ā į                      | <u> </u>                   |                         | Jan A                    | To Co<br>Bong<br>Bong                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Vasu            | T. ita-1            | Simha-sona                           | Dhan.                                   | Viáva-sona,           | Sarya or Sara | Sudaman          | bla,                                  |                                          | Ę,         | 2 A                              |                          | 1                          | •                       | Jism b                   | 7.00 A. 8.00 A |
|                 |                     | _                                    |                                         |                       | w i           |                  | Kambla,                               | ä                                        | Vilava     | Lannel.                          | Aýva-sona                | ddhar                      |                         | Jag.                     | of th                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| udiba           | natha               | nátha                                | ıátha                                   |                       | :<br>::       |                  | Set a                                 |                                          |            |                                  | ~                        | - L                        |                         | Joare<br>Jafa            | s Tirel<br>odings                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Vasa pajya      | Vimala natha        | Anauta-natha                         | Dharma-natha .                          | Santi-natha           | Ara-natha     | Malli-natha (a.  | thmbart seet a                        | Mini-savenda                             | ntha       | 16ha                             | ոններ                    | dhaming or Var- Siddhareha |                         | Tho th                   | Proce                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <u></u>         | 8                   | 14 A                                 | 16 / Di                                 | 10 / Sán<br>7 / Kun   | Arn-          | )<br>Mall        | # # # # # # # # # # # # # # # # # # # | Man                                      | Nami-natha | Nem-113tha                       | rillyu-bas ivil          | ւհմծքը<br>հոյուսը          |                         | *Pfdr.<br>Sea            | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                 |                     |                                      | -                                       | 17                    | 18            | 10               |                                       | S                                        | 77         | - R                              | 23                       | 7 ₹<br>                    | _                       | *                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                 |                     |                                      |                                         |                       |               |                  |                                       |                                          |            |                                  |                          |                            |                         |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

## B. The Jaina Devas.

The Devas or gods according to the Jainas are of four kinds Bhavana-bâsi (i e., those who live in Bhavana, the Lower World), Vyantaia (i e, those who live in mountains, forests, etc.), Jyotisa (i e, those moving in the heavens) and Vaimânika (i e, those who live in the Vimâna, the Upper World) 1 The Bhavanabâsi gods are divided into ten, the Vyantara gods into eight and the Jyotişa into five classes Vaimânika gods are of two kinds Kalpopapanna and Kalpâtîta Kalpopapanna are of twelve kinds \* The names of these sub-classes of gods will appear from the following table —

1 Vide:-

"देवाश्चतुर्विकायाः।"

[ तत्वार्थाधिगमसूत्रम् । ४ । १ । ]

"भावनव्यन्तरज्यातिर्वैमानिकविमेदतः। देवास्वतुर्विकायाः स्युनीमकमिविशेषतः॥"

[ तत्वार्थसारः । २१३ ]

ः ''दशाष्ट्रपंचद्वादशविकल्पाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः।''

''भवनवासिनेाऽसुरनागविद्युत्सुपर्योग्निवातस्तनिते।दिधद्वीपदिक्कुमाराः''

''व्यंतराः किन्नरिकंपुरुषमहारगगन्धर्वयक्षराक्षसमृतिपशाचाः।"

"स्यातिष्काः सूर्याचन्द्रमसा प्रहनक्षत्रप्रकीर्धकतारकाश्च।"

''वैमानिकाः कल्पोपपन्नाः कल्पातीताद्य ।"

"सैाधर्मेशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मव्रह्मोत्तरलांतवकापिष्टशुक्रमहाशुक्रशतारस-हस्रारेष्यानतप्रायतयोरारणाच्युतयोर्नवसु ग्रैवेयकेषु विजयवैजयंतजयंतापराजितेषु सर्वार्थसिस्हो स्व।"

[ तत्वार्थाधिगमस्त्रम् । ४॥ ३, १०, ११, १२, १६, १७, १९ ]

| Kalpatita.  [There are the following spheres in this division:—nine Granbeyaka, nine Anudish, Vijayanta, Jayanta, Aparali-ta and Sarvartha-sidh,                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Vaimanika.  Kalpo-papana. There are sixteen siz.  I Sandharma.  S. Alsina.  S. Mahendra.  5. Brahma.  6. Brahma.  7. Lantaya.  8. Kapuschia.                                            |
| CHART No. VII.  DEVA.  Jyotsa.  1 Sûrya 2. Clandra. 3 Grala. 4 Nakaltra. 5 Prakîrnaka. Tâtakâ.                                                                                          |
| Vyantara,  1. Kinnala, 2. Kimpurusa 3. Malioraga, 4. Gandilarva 5. Yakai 6. Raksasa, 7. Bhûta, 8. Piúlcha                                                                               |
| Bhavana-básı.  1. Asma-kumára. 2. Nága-kumára. 3. Vidyut-kumáru. 4. Suparna-kumán. 5. Agn-kumára. 6. Báta-kumára. 7. Stantta-kumára. 8. Udadhi-kumára. 9. Dvípa-kumára. 10. Dik-kumára. |

All these gods are of various grades' The highest among them are Indras who are possessed of superior powers and may be likened to kings in this world.' The next in order are Samanika gods who are to Indras as the preceptors are to kings." The third grade consists of Travastrinsa gods who act for Indras as ministers and puesis act for the benefit of kings 3 Parisada gods are next in order and are to Indias like friends and courtiers to kings.4 Though the gods are not subject to injuries of any kind, yet to enhance their grandeur there is the fifth kind of gods known as Atma-raksas who surround Indras like body-guards of kings. The Lokapala gods the sixth in order, are officers of Indras and control the different The Anika gods are like soldiers of Indras Piakimaka gods are like the subjects and Abhiyogya gods the servants of Indias 9 The Kilvisaka gods being the tenth in grade cannot command the respect due to other gods belonging to the higher grades and these stand outside the circle of those of higher grades, like feudatories outside the kingdom of kings.16

Among the Vyantara and Jyotisa gods the classes known as

Travastrinsa and Loka-pala are absent 11

There are a class of gods known as Laukantika who reside in

# \* ''इंद्रसामानिकत्रार्यास्त्रंशपारिषदात्मरस्रक्षेकपालानीकप्रकीर्यकामियेाग्यकिव्यि षिकाश्चैकशः।"

[ तत्वार्थाधिगमस्त्रम् ४।४।]

```
''बरमैश्वर्यादिं द्रव्यपदेशः ।''
''तत्स्थानाहत्वात् सामानिकाः ।''
'मिन्त्रपुरोहितस्थानीयाखायिखंद्याः ।''
''वयस्यपीठमदेसहत्याः पारिषदाः ।''
''आत्मरक्षाः शिरोरक्षोपमाः ।''
''आरक्षकार्थवरसमा लेकपालाः ।''
```

"दंडस्थानीयान्यनीकानि।"
 "प्रकीर्यकाः पौरजनपदकल्पाः।"

"ग्रामियोग्याः दासस्रमानाः।"

ः ''ग्रंत्यवासिस्थानीयाः कित्विषकाः ।'' ितत्वार्थराजवार्त्तिकम् । ४ । ४ । १—१० । ]

। । ''श्रायस्त्रिंशलोकपास्त्रवर्ज्या व्यन्तरस्यातिष्काः । " [ तत्त्वार्थाधिगमस्वम् । ४ । ५ । ] Brahma-loka (a sphere included in the Kalpas mentioned in the above table) These gods are of eight classes, viz, Sâiasvat, Âditya, Banhi, Aruna, Gaidatoya, Tuşita, Avyâvâdha, and Arişta 1 Verse 10. Page 30.

## C The Story of Dvîpâyana or Dvaipâyana.

We have quoted an extract from Yasastilaka champû (the reading of which however appears to be incorrect) in the footnote on page 30, a translation of which is as follows:

"During the wanderings of Lord Aristanemi he was asked by Nåråyana Ganadharadeva on Urjayana Hill 'Lord! will this prosperous city of Dvårikå be destroyed from any cause?' The Ganadhara said 'What is the necessity of such a thought?' But in spite of having spoken thus, he being pressed by Hari said 'After twelve years, the city will be burnt by Kumåra Dvaipåyana' Hearing this, Dvaipåyana intending to make this prophecy false, took a vow and passing twelve years in the eastern country without noticing (that the period had not expired on account of) an additional month approached the city of Dvårikå and sat at the gates with the intention of giving up his life. At that time being struck on the head by Måtanga who was drunk became Agni-kumåra through rage and burnt the city."

The story of Dvipâyana is thus narrated in Jaina Harivannéa. Purâna by Jinasena The Tirthankar Neminâtha was on Girnar Hill, when Vasudeva, Baladeva, Krişna, etc., went to him and asked about the future state of the city of Dvâiiki. Neminâtha replied that after twelve years Dvârikâ will be burnt by Dvîpâyana who will get angry on account of the assault by drunken young men of the city Dvipâyana was the uncle of Baladeva. When he heard that it has been foretold that he himself will be instrumental in the destroyal of the city with the people in it he became an ascetic belonging to the Digambara sect of the Jainas and going away to the eastern country, began to practise penances. After the lapse of twelve years according to his calculation (though really the period was not over) he returned to the city of Dvârikâ and remained absorbed in meditation on a hill outside the city. In the meantime the young

¹ ''ब्रह्मखेकाळ्या छैकान्तिकाः।"

<sup>&#</sup>x27;'सारस्वतादित्रवहरूणगर्दतीयतुषितात्याचाधारिष्टादच ।'' [ तत्वार्थाधिगमस्त्रम् । ४ । २४—२५ ]

scions of Jadu race headed by Sâmba became drunk with wine and seeing Dvîpâyana in that posture said "This is that wietched Dvîpâyana who will destory Dvaikâ. Let us kill him." Saying this they began to throw stones at Dvîpâyana Then Dvîpâyana became enraged and destroyed the city of Dvârikâ by fire. [See Canto 61, Harivamśa Purâna by Jinasena.]

The reader will notice the similarity of this story with that in the Mahâbhârata and Harivamśa of the Hindus where it is said that Dvârikâ was depopulated by the curse of the angry sage Durbâsâ who was iddiculed by the young Jadus headed by Sâmba The members of the Jadu race drank wine and killed one another in a quarrel, arising from a triffing cause while they were under the influence of wine.

Verse 16. Page 48.

## D. Sound.

Dr. Brajendranath Seal writes in his "Positive Sciences of the Ancient Hindus:" Sounds may be classed as "loud or faint, bass (thick) or treble (hollow), clang or articulate speech" In a letter to us Dr. Seal has written "This differs widely from the traditional explanations of Ghana as sound of metallic instruments and Suşira (Sauşira) as the sound of wind-instruments, etc." In page 48 we have followed the classification adopted by Akalahka Deva in Tattvartha-raja-varttika, Chapter V, Satra 24, Varttikas 2—6. Dr. Seal is of opinion that Akalahka Deva has not interpreted the Satra of Umasvami according to the earlier tradition. Dr. Seal writes "My interpretations are more primary than the traditional ones and are nearer to Umasvami's meaning in this passage. The Amarkosa and the Rajavarttika (on Umasvami) represent a later tradition"

Verse 17-18 Pages 52-56.

## E. Dharma and Adharma Astiliayas

In "Positive Sciences of the Ancient Hindus" by Dr. Brajendranath Seal, MA, PhD, we find on page 93 the words "ment and demerit" used as equivalents for Dharma and Adharma. In a letter to us Dr. Seal writes that he had put down the words "Dharma and Adharma," but possibly his proof-reader thinking his letention of the Sanskrit terms to be a mere slip, put down what he thought to be their equivalents. This change escaped the notice of Dr. Seal when he hurried through the final proof.

Nothing could be farther from the idea conveyed by 'Dharma and Adharma' than 'ment and demerit.' In the aforesaid letter Dr Seal writes "There is no English equivalent for the Jaina Dharmastikaya or the Jaina Adharmastikaya (Merit and demerit are equivalents for Punya and Papa) Dharmastikaya may be rendered as the cosmic principle which upholds (or simply conditions) the order of simultaneous (or consentaneous) movements in the world ("Sakrid-gati yugapad-vhavi-gati"—Prabhachandra) answering somewhat to Leibneitz's Pre-established harmony ....... Dharmastikaya is not simply the accompanying cause of movements—it is something more—it is the cause (or condition) of the system of movements the fact of an order in the movements of Jiva and Pudgala. This is my correction of the error"

Verse 48 Page 110.

## F Dhyana.

The commentator Brahmadeva, in his explanation of this verse, has added a detailed account of Dhyâna, as recognised in Jainism. We give here an exposition of Dhyâna with quotations from a work named Jūânânava by Śabha-Chandra Āchārya in which this subject has been treated in an exhaustive manner.

Dhyana (contemplation or meditation) is of four kinds, Arta, Raudra, Dharma and Sukla. The first two give rise to pain while the last ones lead to the destruction of Karmas. Each of these four kinds of Dhyana are again sub-divided into four classes.

Arta-dbyana arises from the desire springing from Avidya (delusion) and is like the illusory belief of a person who has lost his way (and thinks the wrong way to be the light one)."

शिनार्थवः । २५॥ २३ ]

अत्तरीद्रिविकल्पेन दुर्घानं देहिनां द्विधा । द्विधा प्रशस्तमप्युक्तं धर्मग्रुक्क्षिकल्पतः ॥ स्यातां तत्रास्तीद्रे द्वे दुर्घानेऽस्यन्तदुःखदे । धर्मग्रुक्के ततोऽस्ये द्वे कर्मनिम् छनक्षमे ॥ प्रत्येकं च चतुर्भेवैश्चतुष्ठयमिदं मतम् । धर्मकवस्तुसाधरम्यवैधर्माछस्यनं यतः ॥"

<sup>[</sup> म्रानार्थेवः । २५ ॥ २०—२२ ]

" ऋते भवमथार्चे स्यादसदुष्यानं शरीरिष्णाम् ।
दिङ्मोद्दान्तमत्ततातुल्यमविद्यावासनावशात् ॥"

Arta-dhyana is of four kinds. (1) that arising from the loss of what is desirable, (2) that arising from avoidance of what is harmful, (3) that arising from sickness and (4) that arising from a desire to possess objects of enjoyment.

Raudra-dhyfina is that which has reference to the external or internal activity of a being whose intention is cruel. Raudra-dhyfina is of four kinds: (1) that which arises from a delight in harming others, (2) that which arises from a delight in speaking a falsehood, (3) that which arises from a delight in theft and (4) that which arises from a delight in hoarding up and preserving things.

Dharma-dhyfina arises when one controls his mind and desists from the enjoyment of worldly objects.

A person who being possessed of knowledge and indifferent to worldly objects is desirous of obtaining liberation, and being active to attain that end fixes his attention with an unrufiled mind (is successful in having Dharma-dhyana and) is praised by all.

Dharma-dhyâna is of four kinds · Âjñŝ-vichaya, Apŝya-vichaya, Vipŝka-vichaya and Samsthâna-vichaya

Ajña-vichaya is the contemplation of the categories as laid down in the Jain scriptures according to the instruction of the

" ग्रनिष्टयागजन्माख्यं तथेष्टार्थात्ययात् परं । स्क्यकापान्तृतीयं स्थानिदानात् त्येमङ्गिनाम् ॥"
श्वानार्थावः । २५ ॥ २५ ॥

अस्तिक्षायभवं भीममपि रौद्धं चतुर्विषम् । कीर्यमानं विदान्त्वार्थाः सर्वसत्वाभयपदाः ॥ रुद्धः कूराशयः प्राणी प्रणीतस्तत्वदर्शिभिः । रुद्धस्य कर्मसावा वा रौद्धभित्यभिषीयते ॥ हिसानन्दान् मृषानन्दाबौर्यात् संरक्षणात्तथा । प्रमवत्यक्तिमां शश्वदिप राद्धं चतुर्विषम् ॥

[ ब्रानार्थवः । २६ ॥ १---३ ]

अः अश्व प्रशासमालस्य विधाय स्ववर्श मनः । विरस्य काममोगेषु धर्मध्यानं निक्रपय ॥ शानवैरात्यसम्पन्नः संवृतात्मा स्थिराशयः । मुमुखुरुद्यमी शान्ता धाता धीरः प्रशस्यते ॥"

[ ज्ञानार्यायः । २७॥ १—३ ]

omniscient Jinas <sup>1</sup> These should be believed and accepted on the authority of the words of the Jinas as they never speak what is false <sup>2</sup>

Apaya-vichaya is the contemplation of means by which the Karmes are destroyed. It should be contemplated that persons are lost if they do not attain the three jewels, viz, perfect faith, perfect knowledge and perfect conduct, as laid down by the omniscient

Vipāka-vichaya is the contemplation that creatures enjoy pleasure and pain as fruits of their Karmas, and Samsthana-vichaya is the contemplation of the arrangement of the universe

Sukla Dhyana arises in a soul when it is void of action, beyond the influence of the senses and heing meditative of itself is not conscious that it does so <sup>6</sup>

"श्राह्मापायविपाकानां क्रमद्याः संस्थितेस्तथा । विचया यः पृथक् तिद्ध धर्मध्यानं चतुर्विधम् ॥ वस्तुतत्वं स्वसिद्धान्तं प्रसिद्धं यत्र चिन्तयेत् । सर्वक्षाक्षामियोगेन तदाक्षाविचयो मतः ॥"

[ क्वानार्थवः । ३३ ॥ ५---६ ]

स्मं जिनेन्द्रवचनं हेतुभिर्यन्न ह्न्यते । आझासिद्धं च तद् प्राह्यं नान्यथायादिना जिनाः ॥

[Verse quoted in Brahmadeva's commentary.]

अपायविचयं ध्यानं तद्वदन्ति मनीषियाः । अपायः कर्मयां यत्र सोपायः सर्यते बुधैः ॥ श्रीमस्पर्वेशनिर्द्धिं मार्ग रत्नत्रयात्मकम् । अनासाय मनारण्ये चिरं नष्टाः शरीरियाः ॥"

शिनार्थवः । ३४ ॥ १-२ ]

अस्तिक्ष्म क्ष्मिक्ष क्ष्मिक्ष स्वक्रमेफलेव्यः । प्रतिक्षमसमुव्यूतिक्ष्मिक्षणः शरीरिणाम् ॥ कर्मजातं फळं द्त्ते विचित्रमिह देहिनाम् । स्रासाच नियतं नाम द्रव्यादिकचत्रक्ष्यम् ॥"

[ झानार्थवः । ३५ ॥ १-२ ]

" समस्तोऽयमहे। लेकः कैवल्यानगेग्चरः । र्स व्यस्तं वा समस्तं वा स्वशक्त्या चिन्तयेदातिः ॥"

िशानार्यवः । ३५ ॥१८४]

" तिष्करं करणातीतं ध्यानधारणविज्जितम् । अन्तर्मुखं तु यश्चित्तं तच्छुक्कमिति पट्यते ॥"

शानार्थवः । ४२ ॥ ४ ]

Sukla Dhyâna is of four kinds: Prithaktva-vitarka-vîchâra, Ekatva-vitarka-vîchâra, Sûksmakriyê-pratîpâtı and Vyuparata-kriyê-nivritti In the first there is a transition of contemplation while in the second the contemplation is in the same state. In the third there is action of the body in a very subtle state while in the fourth the same is absent altogether.

In Tattvûrthâdhıgama Sûtra we have a similar description of Dhyâna.<sup>2</sup>

The commentator Brahmadeva says that Dhyâna can also be divided in another manner into four classes, viz., (1) Pindastha, (2) Padastha, (3) Rûpastha and (4) Rûpâtîta.

" सवितर्के सवीचारं सपृथक्त्वं च कीर्चितम् । शुक्कमाचं द्वितीयं तु विपर्यस्तमतेऽ परम् ॥ सवितर्कमवीचारमेकत्वपदछाञ्छितम् । कीर्चितं मुनिभिः शुक्कं द्वितीयमतिनिमेळम् ॥ स्ट्रिमिक्याप्रतीपाति तृतीयं सार्थनामकम् । समुञ्ज्यक्रियं ध्यानं तुर्यमार्थेनिवेदितम् ॥"

[ ज्ञानार्योवः । ४२ ॥ ९-११ ]

```
ग्रेवंट "ग्राचिद्रधम्यशुक्काति ।"
"परे मेश्लहेत् ।"
"ग्राचिमनेश्वस्य सम्प्रयोगे तिष्ठप्रयोगाय स्वृतिसमन्वाहारः ।"
"विपरीतं मनेश्वस्य ।"
"वेदनायादच ।"
"तिदानं च ।"
"शिसानृतास्तेयविषयसंरक्षणेभ्यो रौद्रमविरतदेशविरत्योः ।"
"ग्राक्षापायविपाकसंस्थानविचयाय धम्यम् ।"
"ग्रुथक्त्वैकत्ववितर्कस्थमिकयाप्रतिपाविन्युपरतिक्रयानिवर्त्तीन् ।"
[तत्वार्थाधिगमस्त्रम् । ९ । २८–३३, ३५, ३६, ३९.]
```

[Verse quoted in Brahmadeva's commentary.]

Comparo also—

''पिग्डस्थं च पदस्थं च रूपस्थं रूपविर्जितम् । चतुर्का च्यानमाझातं भव्यराजीवभास्करैः ॥''

उ ''पदस्थं मन्त्रवाक्यस्थं पिग्डस्थं स्वातमचिन्तनम् । कपस्थं सर्वचिद्रकपं कपातीतं निरम्जनम् ॥"

[ ज्ञानार्थवः । ३६॥ १ ]

Pindastha Dhyâna is the contemplation of oneself and has "five Dhâranâs, ie, fixing the mind on five things. They are (1) Pârthivî, (2) Âgneyî, (3) Milutî, (4) Vârunî and (5) Râpavatî. The Yogin should imagine or place before his mind a vast ocean of milk, hushed and tranquil and without waves. He should then imagine a lotus with a thousand petals, as big as Jambudvîpa and shining like gold, to be situated in the midst of it, and the lotus to have a celestial pericarp like a mountain of gold. He should conceive a lofty throne resembling the autumnal moon to be placed in that pericarp and should imagine himself as sitting at ease on that throne, serene, without desire, or hatred and prepared to conquer his enemy the Karman. Thus ends the first Dhâranâ.

[ सामार्थवः । ३६ ॥ २-९ ]

<sup>1 &#</sup>x27;'पिग्डस्थं पञ्च विष्ठेया धारणा वीरवर्णिताः । संयमी यास्वसंमढो जन्मपाशान्त्रिकन्तति॥ पार्थिनी स्यात्तथाग्रेगी श्वसनानाथ नाहती । तत्वरूपवती चेति विश्वेयास्ता यद्याक्रमम्॥ तिर्यगळेकसमं यागी स्मरति क्षीरसागरम । निःशब्दं शान्तकलोळं हारनीहारसंनियम् ॥ तस्य मध्ये सुनिर्माखं सहस्रदळमम्बुजम् । स्मरत्यमितमादीप्तं द्रतहेमसमप्रमम् ॥ ग्रव्जरागसभुद्भृतं केंसराछिविराजितम । जम्बुद्वीपप्रमार्खं च चित्तभ्रमररञ्जकम ॥ स्वर्णाचलमयाँ दिव्यां तत्र स्मरति कार्यकाम रफुरविषक्रममाजालपिशक्तिविगन्तराम्।। शरबन्द्रनिभं तस्यामुन्नतं हरिविष्टरम् । तत्रात्मानं सुखासीनं प्रशान्तमिति चिन्तयेत ॥ रागद्वेषादिनिःशेषकळ्ड्सपखक्षमम् । डचकं च भवेाद्रभतकर्मसन्तानशासने॥"

a succession of sparks, and then a continuous flame. The flame increasing in intensity burns the lotus which exists in the heart, upside downwards and which is the product of eight Karmas and has eight petals. He should then imagine fire in a triangular shape with the Svastika on its apex away from his body blown by the wind and burning brightly with a golden flame. The fire from the Mantra burns the body in the inside, and this fire from outside, and being in flames the body is reduced to ashes and also the lotus in the navel. Thus far we have the Âgneyi Dhâraṇâ.<sup>1</sup>

Then the man should imagine wind blowing with the violence of a tempest and scattering away the ashes, after which he should think of it as becoming still. This is the Maruti Dharana.\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ''तते।ऽ सा निश्चलाम्यासात् कमलं नामिमण्डले। स्मरत्यतिमनाहारि षोडशोश्वतपत्रकम् ॥ प्रतिपत्रसमासीनस्वरमाळाविराजितम । कर्णिकायां महामन्त्रं विस्फरन्तं विचिन्तयेत् ॥ रेफरुकं कलाविन्द्रलाञ्छतं शून्यमक्षरम् । स्रसदिन्द्रच्छराकाेदिकान्तिच्यासहरिण्यसम् ॥ तस्य रेफाब्रिनियान्तीं शनैधू मशिखां स्मरेत्। रफ़लिक्सन्तितं पदचाजालालीं तदनन्तरम् ॥ तेन ज्वालाकलापेन वर्द्धमानेन सन्ततम । दृहत्यविरतं धीरः पुण्डरीकं हृदि-स्थितम् ॥ तदष्टकर्मनिर्माणमध्यत्रमधामसम् । हृहत्येव महामन्त्रध्याने।त्यप्रवले।ऽ नलः॥ वता बहिः वारीरस्य त्रिकार्णं वहिमण्डलम् । स्मरेज्ज्वालाकलापेन ज्वलन्तमिव वाडवम् ॥ वहिबीजसमाकान्तं पर्यन्ते स्वस्तिकाङ्कितम् । कर्द्भवायुप्रेाद्भृतं निधुं मं काञ्चनप्रमम् ॥ ग्रन्तर्दहित मन्त्राचिबहिर्वहिपुरं पुरम्। धगञ्जगितिविस्फूर्जन्यालाप्रचयभासुरम् ॥ भस्मभावमसौ नीत्वा शरीरं तथ पङ्काम्। दाह्यामावात् स्वयं शान्ति याति वहिः शनैः शनैः ॥" [ इतार्यावः । ३६॥ १०—१९ ]

<sup>2 &</sup>quot;विमानपथमापूर्य संखरन्तं समीरणम् । स्मरस्विवरतं वागी महावेगं महाबलम् ॥

Then he should contemplate a number of clouds pouring down rain in torrents accompanied by thunder and lightning. After that he should imagine a stream of water bearing the standard of Varuna, beautiful like the crescent of the moon and overflowing the sky. With this water, he should wash off, in imagination, all the ashes of his body. This is Vârunt Dhârapâ."

Then he should contemplate himself to be in qualities like an all-knowing being free from the seven elements, sitting on the throne, adored by the gods possessing celestial excellences and shining like the full moon."

Padastha Dhyâna is the contemplation by using certain words or letters The efficacy of prayer, examples of which are given in

षालयन्तं सुरानीकं चनन्तं त्रिद्शालयम् । दारयन्तं धनवातं क्षोमयन्तं महार्थवम् ॥ वजन्तं सुवनामागे संचरन्तं हरिन्मुखे । विसर्पन्तं अगन्तिहे निविदान्तं धरातले ॥ दख्य तद्रजः शीवं तेन प्रबलवायुना । ततः स्थिरीकृताभ्यासः समीरं शान्तिमानयेत् ॥"

[ भानार्थवः । ३६ ॥ २०-२३ । ]

''वारुण्यां स हि पुण्यातमा घनजालचितं नमः । इन्द्रायुधतिहृवाजेषमत्काराकुलं स्मरेत् ॥ सुधाम्बुप्रमवैः सान्द्रेषिन्दुभिमीकिकोल्ज्वलैः । वर्षन्तं तं स्मरेद्वीरः स्थूळस्थूलैनिरन्तरम् ॥ ततोऽ खेँग्वुसमं कान्तं पुरं वर्षणलाञ्छतम् । ध्यायेत् सुधापयःपूरैः प्लावयन्तं नमस्तलम् ॥ तेनाचिन्त्यप्रमावेण दिव्यध्यानेत्थिताम्बुना । प्रकालयति निःशेषं तद्रजः कायसंमवम् ॥"

[ बानार्थावः । ३६ ॥ २४-२७ ]

अस्मातुविनिर्मुक्तं पूर्णचन्द्रामलिवधम् । सर्वक्रकल्पमात्मानं ततः स्मरति संयमी ॥ मृगेन्द्रविष्टरास्त्वं दिव्यातिशयसंयुतम् । कल्यायमहिमापेतं देवदैत्योरगार्षितम् ॥ विलीनाशेषकमार्यं स्पुरन्तमितिनमेलम् । स्वं ततः पुरुषकारं स्वाङ्गार्भगतं स्मरेत् ॥"

[ श्वानार्थवः । ३६ ॥ २८-३० ]

verse 49, Dravya-samgraha is laid down in connection with this kind of contemplation.

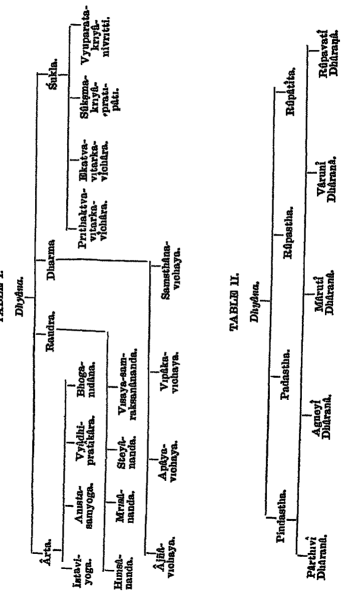
"Rîpastha Dhyâna is contemplating the Lord Jina, sitting on a throne of jewel in the assembly of men who are desirous of salvation, surrounded by the twelve Gaṇadharas and the eight doorkeepers, possessing infinite greatness, a store of infinite, virtues, of a celestial body, shining more brilliantly than a Koti of suns, fanned by excellent *chowries*, attended on by the gods, free from the eighteen blemishes, endowed with all the excellences and expounding the Dharma.

Rûpâtîta Dhyâna consists in contemplating the highest form of one's own soul, as immaterial, a store of viitues, and resembling the Siddhas between whom and himself there is no specific difference"

[ ज्ञानार्यवः । ३८ ॥ १ ]

<sup>&</sup>quot; पदान्यालम्बपुण्यानि यागिमियविद्यायते । / तत्पदस्थं मतं भ्यानं विचित्रनयपारगैः ॥"





## ALPHABETICAL INDEX OF THE PRÂKRIT GÂTHÂS

[Figures within brackets indicate the number of verses].

|                                    | 4   | A,       |     |     |     |      |
|------------------------------------|-----|----------|-----|-----|-----|------|
|                                    |     |          |     |     | P   | AGE. |
| Ajjîvo puņa ņeyo (15)              |     | ••       | *** | •   | *** | 44   |
| Apugurudehapamano (10)             |     | ••       | ••  | *** | *** | 28   |
| Asavabandhanasamvara (28)          | •   |          |     | *** |     | 70   |
| Âsavadi jepa Kammam (29)           |     |          |     |     |     | 71   |
| Asuhādo viņivittī (45)             |     | ••       |     | *** | 400 | 107  |
| Aţţachadunû nademeana (6)          | • • | 44       | •   |     |     | 20   |
| Avagásadánajoggam (19)             | *** | :.       |     | *** |     | 56   |
|                                    |     | в.       |     |     |     |      |
| Bahirabbhamtara (46)               |     |          |     | ••  |     | 108  |
| Banhadi Kammam jena (32)           |     |          |     |     |     | 80   |
| Billisur Vammen fore (av)          |     |          | "   |     | *** | ••   |
|                                    | ,   | C.       |     |     |     |      |
| Chedapuparinámo jo (34) .          |     |          |     | ••  |     | 84   |
|                                    | -   | D.       |     |     |     |      |
|                                    |     |          |     |     |     | 116  |
| Damsanınânapahâne (52)             | • • |          |     | *** | ••  | 118  |
| Damsananânasamaggam (54)           | •   |          |     |     | *** | 105  |
| Патвай 1-риччай папа <b>т</b> (44) |     | •        | •   | •   |     | 59   |
| Dayvaparıvattarûyo (21)            |     |          |     |     |     | 122  |
| Dayvasamgahaminam (58)             |     |          |     | ••  | ••• | 58   |
| Dhammi dhamma kalo (20)            |     | •        |     |     | ••• | 109  |
| Duviharı pi mokkhaheum (47)        | •   | - "      |     |     |     |      |
|                                    | J   | e.       |     |     |     |      |
| Evam chhavbheyamidam (23)          |     |          | 44  | **  | *** | 65   |
| Eyapadeso vi and (26)              |     |          |     | **  | •   | 68   |
| Maham 10 is and (-1)               | 4   | G.       |     |     |     |      |
|                                    | `   | <b>.</b> |     |     | _   | 52   |
| Gryiparinayâņa dhammo (17)         | •   |          |     | ••  | •   |      |
| •                                  | 1   | H.       |     |     |     |      |
|                                    | _   |          | ••  |     | •   | 66   |
| Houtı asamklıâ jîre (25)           | •   | J.       |     |     |     |      |
|                                    | •   | J.       |     |     |     | 93   |
| Jahakálena tavena (36)             | •   | ••       | **  | 1*  | ••• | 119  |
| Jam kiñchiri chintanto (55)        |     |          |     | ••  | •   | 105  |
| Jam sāmaņņam gabaņam (43)          |     |          | ••  |     | ٠.  | 69   |
| Jaradijam Ayasam (27)              |     |          | •   | ••  |     | 102  |
| likagiszggypuńska (41) ···         |     |          | • • | ••  |     | 1    |
| lisamaijsam (1)                    | *** | **       | •   |     |     | 4    |
| NAO MASORIMEO (5)                  | •   | •        | "   |     |     | 117  |
| Jo rayanattayajatto (58)           | 11  | .,       | ••  | ••• |     |      |
| 10 Laladamanata                    |     |          |     |     |     |      |

|                                                     | 1            | 40            |     |     |     |          |
|-----------------------------------------------------|--------------|---------------|-----|-----|-----|----------|
|                                                     |              | ••            |     |     | P   | age.     |
| Loyâyapadese ikkekke (22)                           | ***          |               | ••  | *** | +02 | 62       |
|                                                     | M            | [_            |     |     |     |          |
| Mê chitteka mê jampaha (56)                         |              |               |     | ••  |     | 121      |
| Magganagunatthänehi (18)                            |              |               |     | *** | *** | 86       |
| Må munhaha må rajjaba (48)                          | **           |               | 444 | *** | * * | 110      |
| Michehhattaviradi (80)                              | • •          | ***           | *** | ••  | *** | 74       |
|                                                     | N            | ī.            |     |     |     |          |
| Nanam attaviyappam (5)                              |              |               | 444 |     | 195 | 10       |
| Ngūrurapidinam (81)                                 | **           | •             | •   |     | *** | 79       |
| Natthschadughärkammo (50)                           |              | •             |     |     |     | 113      |
| Natthatthakammadeho (51)                            |              | ***           |     |     |     | 115      |
| Nikkammë attagunë (14)                              |              | 52            | • • | **  | **  | 42       |
|                                                     | 3            | <b>&gt;</b> . |     |     |     |          |
| Paņatisa sola chhappaņa (49)                        |              | •             |     |     |     | 111      |
| Payadıtthidianubhagappadesabl                       | <br>1991 AFA | •             | ••  | ••• | *** | 81       |
| Pudhavi-jala-teu (11)                               |              |               | *** |     |     | 81       |
| Puggala-kammádípam (8)                              |              |               | ,,, |     | *** | 24       |
|                                                     | F            | t.            |     |     | •   |          |
| Rayanattayam na vațțai (40)                         |              |               | *** | *** | *** | 101      |
|                                                     | s            | i.            |     |     |     |          |
| Saddo bandho suhamo (16)                            |              |               |     |     | *** | 47       |
| Samanâ amanâ (12)                                   |              | •••           |     | •   | *** | 38       |
| gswweggswasir işisü (38)                            |              | 49            | *** | ••  | *** | 100      |
| Samsayavimoha (42)                                  | •            | ***           |     |     |     | 108      |
| Santi jado tenede (24)                              | **           | ••            | *** | 44  | • • | 64       |
| Sayyassa kammano (87)<br>Suha-asuha-bhayajutta (88) | ***          | ***           | 100 | •   | 444 | 96       |
| ound-manus-pare (20)                                | •            | •             | **  | •   |     | 98       |
|                                                     | 7            | r.            |     |     |     |          |
| Tavasudavadavam (57)                                | ••           | ***           | *** | ••  |     | 121      |
| Tikkile chadupana (8)                               | ***          | ***           | •   | *** | 402 | 7        |
| Thânajudâna adhammo (18)                            | * *          | ***           | *** | •   | 4+4 | 54       |
|                                                     | Ţ            | J.            |     |     |     |          |
| Uvaogo duviyappo (4) .                              | **           | ••            | *** | • • | *** | 8        |
|                                                     | 7            | 7.            |     |     |     | -        |
| Vadasamidigutifo (85)                               | •            |               |     |     |     |          |
| Vanna resa pasicha (7)                              | ***          | ••            | *** | 144 | *** | 85<br>22 |
| Vavahárá suhadukkham (9)                            | 100          | >00           | 100 | **  | *** | 27       |
|                                                     |              |               |     |     | **  |          |

# ALPHABETICAL INDEX OF THE SANSKRIT CHHÂYÂS

[Figures within brackets indicate the number of verses]

|                                                 | A   | ١.        |     |     |     |      |
|-------------------------------------------------|-----|-----------|-----|-----|-----|------|
|                                                 |     |           |     |     | P.  | -    |
| Ajirah punah (15)                               |     | •••       | •   | **  |     | 41   |
| Anugurudehapramanah (10)                        | ••  |           | *** |     |     | 25   |
| Asravabandhanasımvara (28)                      |     |           | ••  | ••  | **  | 70   |
| Asravati yena karma (23)                        |     | 440       |     | •   | **  | 71   |
| Astachaturiñánadarsane (6)                      | *** |           |     | **  |     | 2)   |
| Agubliat viniviittih (45)                       | ••• | 401       | •   | *** |     | 177  |
| Arakásadánayogyam (19)                          | *** | ••        | *** | •   | •   | (4   |
|                                                 | E   | 3.        |     |     |     |      |
| Badhyate karma yena (82)                        |     |           |     | **  |     | ٤'n  |
| Bahirabhyantara (46)                            | ••  |           |     | •   |     | 168  |
| Bharanti asamkhysh (25)                         |     |           |     |     |     | C5   |
| Duntunet namitendun fan.                        |     | •         |     |     |     |      |
|                                                 | •   | C.        |     |     |     | ٤1   |
| Chetanapariņāmaķ (34)                           | •   |           |     | •   |     | -,   |
|                                                 | 1   | <b>).</b> |     |     |     |      |
| Darsanajūšnapradbšne (62)                       | ••  |           |     | •   |     | 115  |
| Diršanijuanapradame (54)                        |     |           | •   |     | •   | 115  |
| Ditani-jumasungi in (o)                         | ••  |           | ••  | 44  |     | 11.2 |
| Dirśina-pūrvam (44)<br>Dharmidharmau Lālah (20) |     |           | •   | •   | *** | ţ,   |
| Dear sa-parisaritanaropah (21)                  |     |           |     |     | • • | 25   |
| Dravya zińgrikamidim (58)                       |     |           |     |     | •   | 127  |
| Diska sulkinging in ton                         |     | ,         |     |     |     | 173  |
| Drjvidhamapi (47)                               |     | Ε.        |     |     |     |      |
|                                                 | •   | ŭ,        |     |     |     | €.   |
| Ekapradesah api (26)                            |     |           |     | -   | -   | €3   |
| Liam şağbhedanı (20)                            |     | •         | *** |     |     |      |
| Dining day                                      | (   | G.        |     |     |     |      |
|                                                 |     | 447       | *** |     |     | • ;  |
| Gatiparipatárám (17)                            |     | •••       |     |     |     |      |
|                                                 |     | J.        |     |     |     | u.   |
| ates defeat (5)                                 | **  | +•        | •   | •   | -   |      |
| Jūdnam aştreikalpam (5)                         | *** |           | ••  |     |     | 1 2  |
| Jüünkvarapääinkin (C1)                          | -   |           | •   |     |     | • •  |
| Jirādistraudhānam (41)                          |     | .,        |     | •   |     | 1    |
| Jirah upayogamayah (2)                          |     | ••        | 144 | **  |     | •    |
| Jiramijiram dereyati (1)                        |     | L.        |     |     |     |      |
|                                                 |     |           |     |     |     | 1    |
| Lok aktisavradcie (22)                          | ••  | **        |     |     |     |      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | I                                       | Æ.        |     |     |     |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------|-----|-----|-----|-----|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |           |     |     | Pa  | go. |
| M2 chestata må (56)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         |           |     |     | *** | 121 |
| Mā muhyata (48)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | **                                      |           |     | ••  |     | 110 |
| Márganá-guna-sthánach (13)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | **                                      | **        |     | 10  | *** | 36  |
| Mithvátvávirati (80)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ***                                     | •         |     |     | **  | 74  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1                                       | <b>7.</b> |     |     |     |     |
| Nastachaturghátikarmá (50,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         |           | ••  |     | **  | 113 |
| Naştastakarmadehah (51)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                         |           | *** | **  | *** | 115 |
| Nişkarmânah astagunâh (14)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ••                                      |           | *** | •   | ,   | 42  |
| ardemembrier enduBaren (re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         | Ρ.        |     |     |     |     |
| Palichattrimsat (49)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                         |           | ••  |     |     | 111 |
| Prakritisthityanubhága (88)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •         | ••  | .,  |     | 81  |
| Prithivîjalatejo (11)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         | -         |     |     | *** | 81  |
| Pudgala-karmmådinåm (8)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ***                                     | •         |     |     | ,   | 24  |
| r magain-zurmmuninsin (0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | R. "      | ••  |     | *** |     |
| D-11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                         |           |     |     |     |     |
| Ratnatrayam na varttate (40)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ••                                      | ***       | •   |     | **  | 101 |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         | s.        |     |     |     |     |
| 6abdah bandhah (16)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ••                                      | **        | ••  | ,   |     | 47  |
| Samanskáh amanaskáh (12)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                         | P8        |     |     | •   | 83  |
| Saméayay imoha (42)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                                       | **        |     | •   |     | 103 |
| Samyagdarsanam (39)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         |           | •   |     | *1  | 100 |
| Santı yatah tena (24)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         |           |     | *** |     | 64  |
| Sarvasya karmanah (87)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                                       | ••        | ••  |     | **  | 96  |
| Sthûnayutênêm (18)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ***                                     |           |     |     | **  | 54  |
| éubhásubhabhávayukta (58)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ••                                      |           | •   | **  |     | 80  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | T.        |     |     |     |     |
| Tapahéruta-vrata (5 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         |           |     |     |     | 121 |
| Trikâle chatuh prA. āh (3)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         |           |     | ••  |     | 7   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | U.        |     |     |     |     |
| Upayogah dunukalpah (4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                         |           |     |     | ••• | 8   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | v.        |     |     | ••• | ·   |
| Varnáh rasáh palicha (7)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                         | * .       |     |     |     |     |
| Viata-səmiti-guptayah (85)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         | •         | **  | *   | *** | 22  |
| 7327 ahái át sukhaduhkham (9)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •                                       | **        | *** | *** | *** | 85  |
| · ) * · * or a constraint of the fall of t | ••                                      | ***       | **  | *** | *** | 27  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | Y.        |     |     |     |     |
| Yah latnaira) ayuktah (58)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         |           |     | ••  |     | 117 |
| Yat kifichidapi chintayan (55)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | **                                      | ***       |     |     |     | 119 |
| Ysthâkâlena tapasâ (86)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••                                      |           | **  |     | *4  | 93  |
| Yatsamanyam grahanam (43)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •                                       |           | ••  |     |     | 105 |
| Yavanmatram akasam (27)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ***                                     | 14        | *** | ••  |     | 60  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |           |     |     |     |     |

## ALPHABETICAL INDEX TO THE INTRODUCTION

Δ

Abhayachandra Traividya-chakravartti. xxiv, xxxix, xl, \li. bhayadova, xli. Abhayanandı, xlıv Abhavya, zlii Acheryas, xlu, xlv; Adharma, xlv Âdi-purâna, xxxi Âdijina Risabhanâtha, xxviii Alitasona, XX, XXIII, XXXI, XXXIII, XXXVIII. Ajîva, xlv Akasa, xlv Amritas, XXXV. Anubhaga, xl Arhats, xlvı Arrah, xxiv, xi, xli, xhi Azaháya-parákrama, XXİV Āsrams, xlvsi Âsrava, XIV Astikayas, xlv

В

Badhyamana, xl. Bagalur, xxiii. Bandha, xl, xlıı, Bandhana, xlv Randha-bheda, xl Bandha-hetu, xl. Bandhasyawi, xl. Bandhodayasatva, xl Bankapur, xx. Belgols, XXV Belgula, xxxvı. Beliya Gola, xxxv. Belliagola, xxxii Bhadrabahu xxv. (Svámi), xxx1 Bhandan Basti, xxiv Bhandarkar (Dr), xlv: Bharata, xxviii, xxix, xxx, xxxiv Bhata, xviii Bhata-marı, xxiil. Bhattaraka, xxx..... Bhavachūlikā, xl. Bhavya, xlii Bhoja, xlvı. Bhubana-kirti, xlvı Bhujavali, xxvi, xxix, xxviii, (Charitra) XXVII, Bhuja-Vikrama, xxiii. Brahmadeva, xx, xlv, vlvi, vlvu. Brahmi, xxviii. Braha-Keatra, XX, XXI, XXII.

O

Canars, xvvl.
Canarese, xvr, xxvii, xli
Canarese, xvr, xxvii, xli
Ohâmundarāja, or Châmundarāya, xv, xxii,
xxili, xxiv, xxv, xxvii, xxvii, xxvii, xxxi,
xxvvii, xxxiv.
Châmunda Bhûps, xxvv,
Châmunda Bhûps, xxiv,
Châmunda Kya Purāņa, vvi, xxxvi
Châmunda Xxxv.

Chaitra, xxvvi, xxxvii, xl, xli, xliii Chaityalaya, xxvii Chaibianka-ganga, xxi, xxui, Champapuri, xxxii Chandraguri (Hill), xlx, xxi, xxv Chandragupta, xxv Chandra Probha Charilum, viiv Channsrayapatoa, xxv Chattram, xxxii Cheras, xx Cholas, xx

D

Daksina Kukkuta Jiba, xxxiv Daksina Madura, xxxiii Dayra-Samgaha, XXXVII Delhi, xxxii Desa, xxx Desana, xili Desilya Gana, xxx, xxxviii Deva-chandra, xxxi, xxxin Deva Kumar, xlii Devîramma, xxxin Dhārā, xlvi, Dharma, xlv Dharma-Maharajadhiraja Satyayakya, xx. EXIL, EXIV bhavala-sarasa, xxv Dhavala-sarovara, xxv Dhyâna, xivi Digambara, xlv Dravida, xxv Dravyne, xlv Dianya-samgraha, xxxiii, xxxiii, xxxix, xl, xlii, xhii, xhii, xlv, xlv, xlvi, xivii. Dyarapalaka, xxiv.

G

Gamgarāja, xvvi: Ganijvi, xxiil. Gangs, xii, xi, xviii, xxiv, xxviii Gangs—Kula—Chūdāmaņi— Jsgadokavira Nolambakulāntakadova, xxii. Gomatesa, xxxvi Gommata, unviu, unu, anni (Sara), aniv, annin, arriv, annin, al, alt, alte, altic. xliv. Gomatesvara, xxlii, xxxli, xxvii, xxxlii, XZIX, XXXII, LXXIII, XZZV, XXZZI, XXXZII, TTTIL, ITTIL. Gomat İsvara 61 imi, xxxı, xxxıı Gommat Râya, xvxiv, xl Gommat Sviml, xxvi, xxvin. Gondr, xx, xviti. Govinda, xxiii. Grantha, xxvii Gunanandi, xliv Guna-ratna-bhligana, xxiv Gunasthánas, xl Gunapam Kaza, xxili. Gura, xxxii, xivi. H

Halo Belgola, xxv. Harryamsa puraba, xvix Haraprasad Sástrí, vi. Harsan, xxv. Heggade Kanna, xxv Hindi, xli. Hoysala, xxviii. Hulla, xxviii.

I

Indra, 121. Indranandı, xim, xim

J

Jagadekavīra, XI, XXII Jayangara, XXIX Jina-601a, XXIX Jina-601a, XIX Jīvā, XI, XII. Jīvākāṇēa, XI, XII, XIII Jinanabhūşana, Jinanabhūşana,

K

Kadása, xáx Kála, xiv. Kali) oga xxui Kālikā, xx\i. Kālikā Dovi, xx\ Kama, Txiti. Kalkı, azxvi, xxxvii. Kanakadri, xxxii. Kanaknandi, xliv Kannida, 27xi, Kavijana-Sekharu, XVIII. Karkala, XXVI, XXX. Karma, vl. Karma-kâṇḍa, xxxiv, xxxiv, xì, xì, xìi, xlıı, xlıv. Karma-sthiti-raching, xl Karana, xlii. Karnataka, xxxiil, (vrilla), xla Kaşaya, xin. Kathákôsá, vxix Kcsávavarníya vritti, 🗤 Kevalis, XXIX Khedaga, xxiii. Kodi Belgola, xv. Kongunivarma—Parminadi Murusimba, xx Krişna, xxi, Krita Yuga, xxiu. Kapana, xlu Kaspanasara, xxxiv, xlii Kyatrı Pându, xxxiii Ksayopasamika, xlii Ksatriya, xxxiii Kage Brahmader & Khambha, XX. Kukkuta, 3x21v, (sarpa), 321v. Kukkutchiara, xxix, xxxiv Kumbha Lagua XXXVI Kuşmandî, XXI.

L

Labdhi, xh, xhi (Shra), xxxx, xh, xhi Laghu-diavyasan gwka, xlvn. Lanké, xxi. Lasya, xhi Laumann (E), xlv. M

Madura, 177, XXXIII Madhavachandra Traividya, xlii, xliu. Magh, xì, Madhura, xxv Mahamátyn, 121" Mahayîta, xxxti Malcyor, xxxiii Mâlwa, xlv11 Mandaprabodluk, zli Mandodarı, x\zı. Mangalicharana, 11. Manu, xxviii. Márganés, zi Márasimha II, 72, 27111, 2727, 22271 Marathi, xxvii. Math, xxxii. Manrya, xxv. Melágini, x\ Mrigasiri Nakşatra, 112vı Mokşa, xxxu, xlv. Muni Nomichandra, xxxviu. Mudu Richayya, xxin Muni Subrata, xlvii.

N

Nágarí, xxvii
Nágarí Taluq, xxxvii
Nágararmma, xxiii
Nágavarmma, xxiii
Nándá, xxviii.
Nandá, xxviii.
Nandigapa, xxx.
Nomichandra, xxxi, xxxiii, xxxiv, xxxvii.
xxxix, xi, xiii, xiiu, xiiv, xiv, xivi.
xivii, xlviii.
Nemichandra Siddhânta Chakravartti.
xxxvii
Nemichandra Siddhânta Chakravartti.
xxxvii
Nemichandra Siddhânta Chakravartti.
xxxvii
Nirparâ, xiv
Nirvâna, xxxvii
Nolambâdi, xx
Nolambâdi, xx
Nolambâdi, xx
Nolambâdi, xx
Nolambâdi, xx
Nolambâdi, xx
Nolambâdi, xx
Nolambâdi, xx
Nolambâdi, xx

P.

Padáribas, xiv
Padmanandi, xivi
Padmanandi, xivi
Padmanandi, xivi
Padanapura, xxiii
Paliaxas, xx.
Paūchaldeva, xxiii
Paūchaldeva, xxiii
Paūchaldeva, xxiii
Paūchaldeva, xxiii
Paūchaldeva, xxiii
Paūchalas Baina, xi
Pandohas Puraņa, xivi, xivii
Pandota, xiii
Pandota, xiii
Pandota, xiii
Pandota, xiii
Parpapii, xi
Parpapii, xi
Parpapii, xi
Parpapii, xi
Parpapii, xi
Pateinputra, xxv
Pateinputra, xxv
Patetavali, xxxiii
Paudanapuri, xxxiii
Paudanapuri, xxxiii, xxxii, xxxiii, xxxiiii
Paudanapuri, xxxiii

Pradeśa, al Prakrita, al Pralyaya, al Prakritisamutkirtan i. al Praipal, al-alk-asa, alin. Pratisliapatha, alin. Pudgala, alv Panya, alv Paru-Dova, alin.

#### R,

Rāchamalla, txīv, avviu, xxxx

Rāja, txiu, xxx

Rājamalla II, axiv, '\x \tai, \\xiv,

xxxvii,

Rājāvalīkabhe, \xxi, xxix \xiv, \\xiv,

Rajendralal Mitra, \ii, \iin

Rāksisas, xxi, xxxi

Rāsa, xxii, axii

Rāsa, xxii, axii

Rāsa, xxii, axii

Rāsa, xxii, xxii

Rāsa, xxii xxxii

Rāyā, xxiv xxviii, xxii

Rāyā Chandra, \ii

Rīşabhadeva, xviii

Rīsabhanātha, \xviii

Sidhus, xlii, vivi, Paiddhantika Sirvabhauma, 7//viii Saka, XXII, TXXVI, TXXVII Sakalakirtı, xlvı Sakabata-Pura, xivi Samara-Dhurandhara, 20111 Samara-parasurama, \\1] Sammida-giri, 17111 Samvara, xli Samvat, 1771i, Samyakiva-ratnakara, \\. Samyaktva-ratna-milasa ssir Fings, zl Szowukha, zzw hauckábkarana, xxm Sattvasthanabhanga, xl Satyarákya, \x Satya-yudhathira, \t\tin Sena-gana, \XXIII Shimoga, 272711i Shubka Chandra, 2121, 21711, Siddhas, xlu, xlv1 Siddhantas, TLAVIII Siddhānta Bhāskara, 💘 111, xlv1 Siddhanta Chakravartti, Axxviii, XXXIX Sıddhûntichirya, xxx 11 Sill-sasanas, xxxiii, Simhanandi, xix, xxiv, xxx, xxxi Soma, xlvii Stamanas, xxv Sravana, XXV bravana Bolgola, xix, 44, xxii, xxiii, xxiiv. Sthala-purapa, xxx11 \x\ill Sripála, vivi Sthinasamnikiring vi

Sthrii, xl
Subhbata-chūdamani, xxiii
Sudhāpura, xxxii
Aukla Pahga, xxxvii, xxxvii
Fukla Paūchami, xxxvii
Sumani, xxxiii
Sundani, xxxiii
Sundani, xxxiii
Sunandd, xxxiii
Syrm-kārtikoyānupreksā, xlvi, xivii
Eveta-saiovara, xxx

#### Т.

Takga-Sill, xxvili, xxix.
Tulanga, xxvii.
Tuling, xxv.
Tamil, xviii.
Tativas, vlv
Taviia, xvviii.
Timmarāja, xxvi
Tirthatkaras, vxii, xvv, yxviii. xxxi, xlvii
Todaramalla, xii
1 retāynga, xxiii.
Tribhuvana Vīra, xxiii
Tribhuvana Vīra, xxiii
Tribhuka, xi,
Trikara-chūlikā, xi
Trikara-chūlikā, xi
Trikoka-Sāra, xxvvii, xxviii, xxvix, xlii
Tvāgada Brahma Deva-khamblia, xvii

#### TT

Uchehangı, xx, xxııı. Ujjayanta-gırı, xxxıı Upâdhyâyas, xlıı xlvı Upayoga, xl

#### v.

Váhuvali, xxvi, \\viii, \u221, \u221, \u221, XXXIII, T\XIV. Vahuvali Charitra, 214, 1414, 142, 4241, ALTER SHITTER SHVEET STEELS Varrikula Kaladanda, xxiii. Valiala-deva, XX, XXI, X/11i Vamsa, xxII. Vatteluttu, xxVII. Vibhara, xxxvi, x71711 Vijaya kirti, xlv. Vikrama, zlvi, xlvii Vindhyagiri, arin, xrv, xrvn, xrxn XXXVIII, Vira, xxin, Xxxvii Vira-mārtanda, xxiii, xli Viranandı, xir Virmer ina, 70xvic Vira-Pandya, xxvi. Visna, zzvni. Viennvardhana, Zyriii. Visuddhi, zlii. Frihad-dravya-Samgruka, alis, xls, xlss, تتلد Vritti, xiz

#### ¥.

Yakşını, 272i. Yonur 7731 237

## GENERAL INDEX

A

Abhāşā-laksana, 47. Abhasatmaka, 51, Abhavratva Guna, 41, Abhayadeva 71, 72, 78, 85, (Acharya), 91. Abhinandana natha, lu. Abhinabodhaka, 11. Abhiyogya, lvi. Abhyantara, 92, 122. Abrahma, 75, 78 Achakeu, 9, 10, 40 Achares, 116, 117 Acharyas, 112, 116, 117, Achaurya, 85, 92. Achira, lui. Achyuta, lv. Adana niksepa, 87, 82. Adersana, 92 Adaréanaparisaha-Jaya, 89. Adhara, 84 Adharma, 29, 44, 45, 46, 47, 49, 54, 56, 56, 57, 58, 59, 64, 65, 66, 67, 70, Ivii. Adharmastikaya, lix. Adho Loka, 59. Adimat, 49, 58. Adinatha, lii. Aditya, Ivii Adama, 15, 18, 19, Aghstiya, 97, (Karmas), 100. Agnevi, Ixin, (Dharapa), Ixiv., Ixvin Agni-Kumara, Iv., Ivii. Agur-Aumara, 1V , 1711. Agurulaghu, 48. Abára, 28, 28, 39, 41, (Samudghátā), 80. Abáraka, 78. Abárakamsra, 78. Abimsá, 86, 92. Aicona, lv. Ajiva, 1, 2, 4, 26, 44, 45, 47, 68, 64, 71, 108. Aifva-visaya, 51. Ainta-natha, in. Ainana Mithyatva, 75, 78. Aidána-parisahajaya, 19. Aidána-parisahajaya, 12. Akalanka Bhatta, 67. Akalanka Bhatta, 67. Akalanka Daya, 17111., 2, 57, 58. Aksma, 94. &ksma, 29, 44, 45, 46, 47, 49, 56, 57, 58, 64. 65, 66, 67, 68, 70. Akaya, 45. Akrodha, 92 Akrosa-parisahajaya, 89. Aksari-krisa, 51. Alabha-parigaha-Jaya, 89 Alepana, 49, 51. Aloka. 115. Alabba, 92

Alokākāsá, 29, 56, 57, 58, 59, 115. Amana, 85, Amarakosa, 2, 49, Iviii. Amla, 28 Amritá-chandra Súri, 58, 78, 91. Ánāddha, 48. Anadhyayasaya, 104, 105. Anadı, 49. Anddimat, 51 Ananta-najha, liit. Anantánuvandhi, 78. Aus-prána, 7, 8, 94. Anasana, 92 Ânata, ly Arigas, 8, 4, 61, 75, Anîka, lvi. Anudriya-nivandhana, 13, 19, Anişta samyoga, lavı, Anitya, 92. Anitya puprekşa, 88 Anivertta, 87 Anrita, 75, 78 Antaranga, 88 Antaraya, 88, 42, 40, 79, 82, 96, 100, 113, 11 (Karma) 97, 114. Anubhaga, 82, 88. Anubhayamanoyoga, 78. Anubhaya vachanayoga, 78. Anudisa, Iv. Anumána, 15, 16, 10 Anupreksá, 57, 86, 88, 92. Anyatvánupreksá, 88. Aparajita, İr Aparatva, 60. Aparagraha, 86, 92. Apava-vichaya, lx, lxi, lxvii Apavyapta, 88, 84, 85 Apramatta, 87 Apratyakhyana, 88 Apratyakhyanavarana, 78. Apûrva, 37. Arana, lv. Ara-natha, lisi. Arati, 77, 02. Aratiparisahajaya, 89. Arham, xliu Arhat, l., 112, 118, 114. Arbat Darsan, 6. Arbanta Siddha, 112. Arıştanemi, İvin. Arta, lıx., ixvii., (dhyana), lix, lx. Arti, 65 Aruna, ivii Asarîra, 112. Asstavedaniya, 100 Asatya manoyoga, 78. Asatya Vachanayoga, 79. Asana, 72 Asiatro Researches, 8.

Asista, lvai. ABIŞUB, 1711. ĀRISUR, 71, 72, 78, 74, 75, 76, 77, 78, 84, 85, 93, 97, 100, 108, 11 ĀSILLĀMUŅICĀĶĒ, 88. Astépada, lu Astéya, 86, 92. Asteka, 60, 46, 46, 63, 64, 65, 66, ly iii. Asteka, 108, (Samudghata), 20, 30, (Gotra), 100, (Âyu), 100, (Kama), 100 Astehityanupreksa, 88 Asurabbi, 28 Asura-kumara, ly Agya-sona, lill Atapa, 50 Atmā, 26, 27. Atma-ral-sas, ly Audárika, 78. 114 Audárika misra, 78. Aradhi, 9, 10, 11, 14, 16, 18, 19, 40 Aradhi Jūdna, 11, 12, Azadodárya, 92 Avecaha, 57. Avagahana, 43. Avagraha, 12, 14, 15, 17, 10 Avamodárya, 87 Aváya, 12, 14, 15, 17, 10. Aváya, lix Avipaka, 04. Avirata-samyaktva, 87 Avirati, 74, 75, 76, 77, 78 Aviratas, 76, 91. Avyaya, 05 Avyantara Tapa, 87 Avyávádba, 48, 1411. Ayodhyá, 111, 1111. Ayogi, 87, 97 Ayn, 42, 49, 78, 99, 82, 97, 98, 100.

#### B.

Badara, 38, 34, 35
Badha-peripahajaya, 89
Bala, 7,8
Balah-peripahajaya, 89
Baladova, lvil,
Bandha, 48, 51, 71, 80, 82, 83, 100, 108
Banhi, lvil,
Bârânasî, lli, lli,
Bârâ-kumāra, lv
Bandha, 5,
Benanīya, 49.
Bhadrikā-purī, lli,
Bhāya, 111,
Bhāya, 54, 67, 02, (lakṣaua), 47
Bhāya, 111,
Bhāya, 54, 67, 02, (lakṣaua), 47
Bhāya, 12, 7
Bhatta, 5
Bhattāraka Sakalakirti, 45
Bhāyas, 20, 27, 73, 74, 77, 98, 99
Bhayahandha, 80, 81
Bhāya-mokṣa, 96, 97,
Bhāya-Leśyā, 41
Bhāya-Leśyā, 41
Bhaya-Leśyā, 41
Bhaya-Leśyā, 41
Bhaya-Leśyā, 41
Bhaya-Raya-bāei, liv, lv
Bhaya-Nripara, 93, 94,
Bhāyasamyara, 84, 85, 86, 91, 92,
Bhāyasamyara, 84, 85, 86, 91, 92,
Bhāyasamyara, 84, 85, 86, 91, 92,
Bhāya, 77,

Bhayya, 80, (margana) 41 Bhavyatta Guna, 41. Bheda, 50 Bhoganidana, lxvii. Bhojs, 7. Bhojana-katha, 70, 78 Bhūta, lv. Bodhi durlabhanuprekşa, 88. Brahma, 26, lv., (loka), lvit. Brahmacharya, 92 Brahmadeva, 5, 20, 21, 28, 26, 28, 80, 96, 106, 107, 108, 109, 118, 114, 116, 116, 117, 110, 120, llx, lvi, lxi, Brahmapura, li. Brahmin, li. Brahmottara, Iv. Bribat siddha chakra, 117 Buddha, 2. Buddhism, 8, 72 Buddhists, 86 Bühler, lui Burgess, lui.

## 0.

Champs-puri, lili Chakeu, 9, 10, 40, 78. Chandra, lv. Chandra-prabha, Ili. Chandraprabha-Charitra Kāvya, 46, 55 Chandra-purî, lli. Charitra, 86, 90, 91, 92, 108, 109, 116 Charitrachara, 116. Charvaks, 5, 6, 24, 28 Charys, 02 Charyaparisahajava, 80 Chruryn, 71, 78 Chirnika, 50 Chagya, 50. Chhedopasthapana, 90, 02 Chowries, lxv Christianity, 88. Chûrna, 50. Conell. 6.

#### D.

Damáamaíaka, 92, (Parîşahajaya), 89.
Damáas, 40
Daráana, 5, 6, 9, 10, 82, 39, 40, 42, 43, 82, 98, 97, 100, 103, 107, 108.
Daráana, 5, 16, 5, 107, 108.
Daráanakvarniya Karmas, 10, 39, 42, 49, 79, 82, 113, 114, 11.
Davārikā, iviii.
Dešavirata, 37.
Devas, Iv.
Devis, Ivi
Dharma, 12, 14, 15, 16, 17, 19, 20, Ilh., ixiii
Dharma, 29, 44, 45, 40, 47, 49, 52, 58, 54, 56, 57, 58, 56, 56, 67, 77, 70, 86, 87, 92, ixvi., ixvi., ivii., ix.
Dharmāchārya, 117.
Dharma-nātha, Ili.
Dharmācarmāthyudaya Kāvya, 46, 55, 59.
Dharmāstikāya, ix.

Dhyan, 88, 32, 110, (21, hr., hit.) lynd Dagambaras, 8, 4, 11, hr., Dik-kumāra, lv. Dik-kumāra, lv. Drayaknī, 11. Drayas, 1, 2, 4, 44, 46, 65 64 Drayyāsrava, 78, 74, 78, 79, 80, 81 Drayyābandha, 80, 81 Drayya-Ledyā, 41. Prayya-mokṣa, 86, 67, Drayya-Mirjari, 93, 94. Drayyā-Mirjari, 93, 94. Drayyā-Ranyara, 84, 85, 91, 92 Durbāsi, lvii. Dvārakā. luii., lvi. Dvārakā. luii., lvi. Dvapā, 2 Drāya-Ramāra, lv Dvīpāyana, lvii. Dvēņā, 2 Dvīpāyana, lvii. lvii Dvārakā, 29

E.

Ekanta, 74. Ekanta Mithyatva, 75, 78 Ekatvanuprekya, 88 Ekatvavutarka vichara, ixia ixva. Esand, 87, 92

G.

Ganadhara. li, lvn., lvn. 2. 3, 12 Ganadharadova, lvn Gandharva, lv Gandh (V R.), 9 Gardatoya, lvn Garada, ln Gatt, 39 Gautama, ln Ghun, 48, 61, lvn Ghun, 48, 61, lvn Ghun, 48, 61, lvn Ghun, 18, 61, lvn Ghun, 10, 1vi Commatosara, 33, 34, 37, 18, 39, 40, 41, 42, 77, 80 Gotra, 52, 49, 79, 82, 67, 98, 100 Graha, lv Gransthana, 36, 47, 41 Gupti, 86, 87, 91, 92, 108 Guru, 24

H.

ilari, 1811 Harichandra, 83 Haricamáa, 1891 Haricamáa-Porána, 1891, 1891 Hasbaña-Pura, 1811 Habert Wairen, 9, 22 Himså, 75, 78 Himså, 75, 78

Į,

l'ha, 12, 14, 15, 17, 19 Indras. 1, 2, 3, 114,5h i Indriya, 7, 8, 34, 30, 40, 76, 77, 78 Indriyanıvandhana, 19 fırşı, 87, 12, Irvâpathâ, 76 Istavi yoga kva fırrı 77,

J,

Jarobi (H), 72 Indr, lvm Jawa Gazette, 14, Jama Nyâya, 104 Jambu Svâmî, 4 Jambudyîpa, İxm Jaya, hu Jayanta, Iv Jiteri, hi Jita-S'atru. lu. Jinas. 1, 2, 66, 67, 79, 7, 108, 109, h. iti... INVI Jinasena, lvu , lviil Junendras, 2 Jinendras, 2.

Jino, 2 varas, 2, 11.

Jiva, 1, 2, 4, 1, 6, 7, 8, 9, 10, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 28, 29, 30, 31, 34, 35, 30, 40, 41, 43, 45, 52, 58, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 68, 64, 65, 71, 74, 76, 79, 81, 83, 98, 108, 11, 3ivsiva Visaya, 48, 51, (Bandha), 48, Jiva-Konda, 38, 34, 87, 38, 80, 40, 41, 48, 75va-Konda, 38, Jiya-Sami'9a, 38. 17, 20, 21, 32, 78, 40, 42, 43, 82, 103, 106, 107, 100
Jifana, 5, 6, 8, 10, 11, 20, 21, 32, 78, 40, 42, 49, 82, 103, 106, 107, 100
Jifanachiaro, 116. Jaangraavi, lik. Jnanavaranija, 49, 79, 82, 96, 97, 100, 107, 113, lt. (Kaimas), 16, 39, 42, 114 Jūgupsā, 77 Jvotisa, 2 B. lit., lv.

ĸ.

Kailasa, lii
Kāia, 29, 44, 45, 46, 47, 57, 78, 59, 60, 61,
64, 60, 68, 69, 70.
Kaipa, 2, lv, lvi
Kaipa, 2, lv, lvi
Kaipa, 2, lv, lvi
Kāmpilya-pura, lui
Kalandi-nagara, lui
Kaipa-papanna, lii
Kapa-papanna, lii
Kāpa-papanna, lii
Kāpa-papanna, lii
Kārana, 61
Karma, 2, 5, 6, 7, 10, 16, 22, 24, 76, 40, 42, 45,
49, 39, 71, 72, 73, 74, 70, 50, 51, 82, 83, 64,
85, 98, 94, 95, 96, 97, 98, 90, 109, 107, 109,
113, 114, 115, li, lvi, lvi
Karma-bandha, 51
Kar makanda, 77, 80
Kan man, 78, lviii
Karnāto, 15.
Kagāya, 28, 29, 19, 41, 76, 77, 73, 81, 82, 83
Kathma, 24.
Katu 28

L

W.

Mādhavāchāry, a, 6 Madhura, 23 Madhya Loka, 50 Blahābhārata, 1viii Mahā-sukra, 1v Mahāvira, 3, 2, 4, 45, li , liii Mahoraga, 1v Mala, 92. Mala-prīsahajaya, 80 Mala-prīsahajaya, 88 Mala-prīsahajaya, 11, 12, 14, 16, 18, 19, 40 Mana, 13, 34, 77, 78 Manas 13, 34, 77, 78 Manasatambha, 11 Mangalābaharan, 2 Manogupta, 87, 92
Manoryšajāra, 78
Mantal, 111 117, 118, 1811, 1811
Mantal, 111 117, 118, 1811, 1811
Mantal, 111 117, 118, 1811
Maradintika, 29
Maradintika, 29
Maradintika, 29
Maradintika, 38, 90, 41
Maradintika, 38, 90, 41
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Maradintika, 1811
Mara

N.

P.

Padastha, lxii , lxvii., (Dhyana) lxv. Padma-prabha, lu. Padmávatí, lui. Pali, 72 Paŭcha-mahakalyana, 114. Pañcha-namaskara, 118. Pancha Paramesthis, 112 Pancha Silas, 86. Panchastikayas, 45. Panchastikayasamayasini, 6, 8, 9, 21, 20, 32, 46, 48, 52, 57, 58, 88, 9d. Pápa, 71, 99, 100, 11... Páramárthika, 18, 19, 60, (Pratyak, a), 14 Paramesthis, 111, 119, 120 Parartha, 16, 19, Paratya, 60. Parigrahákankhá, 75, 78. Pariháravisúddhi, 90, 02, Pariksamukha Siltra, 2, 18, 16 Parinama, 60. Pârișada, lvı Parisahajaya, 86, 88, 89, 91, 92, Paroksa, 11, 13, 15, 17, 18, 19 Parsvanátha, lui., lui. Parthivî, lxiil., (Dharana), lxvii Faryépta, 88, 84, 85. Pává-purî, lui Pindastha, lavil, (Dhyana), lxiii Pipasa, 93. Pipaua-parigaha-jaya, 89. Pisacha, lv Pita, 28 Prachala-prachala, 10, Prabhachundra, lix, Prabhavatî, lui. Pradesas, 28, 29, 62, 63, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 82, 88. Prajūš, 92 Prajūš-parisaha-jaya, 80 Pramana Minanisa, 18, 14, 15, 16 Pramana-Naya tativálokálankára, 13, 14, 15, 16. Pramatta, 37. Prameyakamalamärtanda, 6. Prakirjana, 1vi, (Tērakā), lv. Prakirjana, 1vi, (Tērakā), lv. Prakriti, 82, 88, Pramāda, 74, 76, 77, 78, Pramāja, 11, 19, 10, Prāṇaṣ, 7, 8. Prapata, Iv. Prašnavyākarana, 4, 72, 75, 84, 86 Pratara, 50. Pratyabhijāna, 15, 19 Pratyakhyana-varana, 78. Pratyaksa, 6, 11, 18, 14, 15, 17, 18, 10 Prayasohitta, 87. Pratvákhyána, 88 Práyogika, 48, 51. Prithaktva vitarka víchára, lvii., lzvli Prithivi, lu Priya-karıni, litt. Priya-karini, iii. Prâyašchitta, 92. Pudgala, 22, 23, 26, 29, (Karmas), 24, 25, 69, 26, 27, 44, 45, 46, 48, 50, 52, 58, 54, 55, 57, 55, 59, 64, 65, 66, 68, 70, lix. Puṇya, 71, 99, 100, lix. Purâṇas, 12, 45.

Puruşa, 6, 26, (Veda), 77 Puşpa-danta, lii.

R.

Raga, 2, 78, 76, 77, 78 Rájagriha, lisi Rája-kathá, 76, 78. kā avārttīka, lym. Ráksasa, lv. Raksitů, lin. Rámá, lii. Rasaparıtyaga, 87, 92 Rasana, 78 Rastra-katha, 76, 78 Rate, 77 Rotnákarávatárská, 6, 15. Ratnapuri, lu. Raudra, lıx , lxvıı Raudra-dhyana, lv. Repha, lxm Risabhadena, lii Roga, 92 Roga-parişahajaya, 80 Rûksa, 24 Rûpa, 44 Ropastha, lvu, izvii Rûpastha Dhyana, Ivri Rūpātīta, lxvn. lxn Rūpātīta Dbyāna, lxvi Rûpavatî, ladı. Rûpavatî Dhâranê. lavn.

s.

Sabda, 47, 51 Sadásiva, 5. 6ádhu, 112, 118, 120 Sahasrêra, lv. Sakala, 14, 19. Sakalakırırts, 47, 57, Sakāma, 94 Sakatâyana, 112. Sawana, 85. Samanika, Ivi. Sâmanya, 20 Samáropa, 104. Samavasarana, li Samaya, 60, 61. Samayıka, 92. Samayıka charıtra, 90, 108, 109. Sambhaya-natha, lu Sameta sikhara In, hii. Samitı, 40, 86, 87, 91, 92, 108 Samjūi, 39, (Jivas), 41. Samjūi Mārganā, 41. Samjvalana, 88, 78 Samsara, 5, 100 Samslesa, 49, 51 Samsārānuprēkšā, 88 Samsārī, 20, 81, 34, 85, (Jivas) 86, 43, 107. Samsāya, 74, 104 Samsāya, Mithyātva, 75, 78 Samsāya, Mithyātva, 75, 78 Samsūhāna-vichaya, lx., lxl., lxvii Samudghāta, 28, 20. Samparayıka, 76

Stevenson (J ), life.

Samparáyska Ásrava, 76. Samsthâna, 49 Samudra-vijaya, liv. 5200 vara, 71, 75, 84, 85, 86, 88, 91., 92, 93, 97, 98, 100, 108, li Samvaranupreksa, 86. Samyak Darsana, 105 Samyak Jüäna, 103, 104 Samyaktva, 37, 38, 39, 41, 48, 103 Samyama, 39, 40 Sanat-Kumara, lv banga, 33, 84 Samî, 34 Sankarâchar ya, 80 Sânkhya, 5, 6, 16, 26 Santi-nâtha, lui. 86ny avahárika, 13, 14. (Pratval 9a) 17, 19 Barnsyat, lvii 5arîra, 34, 49, 51. Sarîri, 49, 51. Bai yadarsansangraha, 6 Sarvajūa, 12, 114 Sarvartha siddhî, iv Sarva-Yasa, Ini Rasadana, 87. Sastras, 46, 122, 128. Bat, 44 Satéra, lv. Sátávedaníya, 99, 100 Satkára puraskára, 92 (Parisabajaya), 89 Satya, 80, 92 Satramanozoga, 78 Satyavachana roga, 78 Savipaka, 94 Saudharma, It Sanksmya, 49 Saurîpura, luî. Bausira, 48, 51, lviu Sayyê, 92 Payogi-Kevah-Jina. 87. 6avyā-parīsahajava. 80 Gavya-parasanajava, 69 Siddha, 5, 42, 112, 115, ixvi Siddha-sila, 115 Simha-pari, ili Simha-sens, lin. Sinclair Stevenson (Mrs.), lin Suta, 24, 93 Sitala-natha, lii Sita-parigahajava, 89 Sivi-devi, lin Skandhas, 48, 68, 69 6loka, 77, li Smarana, 15, 19 Snigdha, 24. Somadera Sitri. 80. Sparéa, 78 Sravosti, lu Srevamea-natha, lu 6rf-dovî, Illi Bridhara, lii Sribarsa, 2 Srivatsa, lii Srotra, 78 Sruta, 40. Sruta Jüéna, 11, 12, 16, 17, 18, 19. Brutasigara Sûrı, 80. Stanita-Kumara, ly.

Steyananda, lxvii 8thanduga, 71, 84, 85, 91 8thanduga, 49 Sthavara, 81, 84, 85, 89 Sthiti, 82, 83 Strf. 92. Strikatha. 76. 78 Strîparîşahajaya, 89 scriperisanajaya, 89 Striveda, 77. Subha, 20, 108 Subha Ayu, 99, 100. Subha-Chandra-Achdrya,lix. Subha Gotra, 99, 100 bubbs Nama, 99, 100. Subha Samudghata, 50 Sudarsana, lui. suddha, 114 suddha Bhūvas, 24. suddha Bhūvas, 20, 24, 25 sudha mā svām, 30, 4. Sukla Dhyâna, lx1 , lx11 Sukla Dhyâna, lx1 , lx11 Sukra, ly Sakima, 39, 34, 35, 37, 48 Sakima, 39, 34, 35, 37, 48 Sakimakriyapratipati, Izli, Izvii. Sakima-Samparaya, 90, 92, 99 Samatı Natha, lu Suparna-kuméra, ly. Suparsva-natha, lu Sora, lin gurabhi. 23 Suramyā, lui 80-ya lul., ly Sumitra, liii Susima, lii. Susira, lviii Satra, 45, lviii. Suvidhingtha, lu. Suvratê, lui Survatê, lui. Syachyara, 87, 92. Svámî, 57 Swimi Kartıkeya, 73, 76, 91. Svartha, 16, 19. Svastika, III., Ixiv. Svetambaras, 3, lil . hii. Buddavádamanjarı, 6. Syama, lili.

T.

Tamah, 50. Tapa, 116, 122. Tapachara, 116, Tarka, 15, 10, Tark-si stra, 17 Tata, 48, 51 Tattvas, 53, 71, 100, 108 Tatteårfihådhigema Sittra. 11, 12, 18 17, 18, 8, 10, 19, 29, 23, 84, 48, 44, 45, 46, 47, 57, 99, 196, ixii Tativārtha-rāja-vārttika 2, 23, 24, 34, 44, 45, 48, 49, 56, 57, 58, lvni Tativārikasāra, 58, 55, 68, 7? Teja, 29. Tikta, 28 Tirthankara, 2, J, 12, 00, h, h, h, h, lvi. Tiryaks, 3. Trasa, 81, 82, 85, (Jinas), 82, 89. Trayastrinsa, Ivi. Trikáladaréis, 12. Ттіпа-врагьа, 92, Trina-sprasa-parisabiava, 89 Trisala, lini. Tusita, lvii.

U.

Ubhaya Manoyoga, 78. Ubhayavachanayoga, 79. Uchchhása, 8, Udâsîna. 28 Udadhi-Kumara, lv. Uha. 15 Umá. 57 Umasumi 3, 10, 11, 16, 17, 10, 72, 76 83, 86, 91, 97, 106, lvni.
Upādāna, 24, 26, 61.
Upādbyāyas, 112, 118. Upamana Pramana, 15 Upasama, 107. Upasanta-keinamcha, 37. Upayoga, 5, 9, 21, 107. Ordha Loka, 58, Uriayana Hill, lyli. Usna, 24, 92 Uşuaparîşahajaya 89. Utkara, 50. Utpåda, 42, 43, 44. Utsarga, 87, 92 Uttama Åkiñchanya, 87, 92. Uttama Årjava, 87 92 Uttama Brahmeharya, 87, 92 Uttama Mardava, 87, 92 Uttama Kşamâ, 87, 92 Uttama Samyama, 87, 92. Uttama Satya, 87, 92. Uttama Saucha, 87, 92. Uttama Tapa, 87, 92 Uttama, Tyaga, 87, 92.

Vachanavyápára, 78 Vadha, 92. Vaggupti, 87, 92. Vahirang, 83. Vâhya, 87, 92, 122, Vahya Tapa, 87 Valmanika, 2, liv., lv Vziávritya, 87. Vaijayanta, lv. Vaikriyaka, 78. Valkriyaka misra, 78, Valavritya, 92. Vaisrasika, 48, 51. Vaisrasika Bandhs, 49 Vâmâ, liu. Vapra, liu. Vardhamana, lui. Vardhaman Purana, 45, 46, 58, 55, 57 59 63, 78, 80, 81, 83, 85, 97,

Variana, 61, 62, Vårttikas, 47, lvini. Varuņa, lxv. Vāruņi, lxni. Varuni Dharaya, lvv. lvm Vāsupūjya, lui. Vasudeva, lvii Veda, 39, 40. Vedanā. (samudghāta), 29 Vedaniya, 42, 79, 82, 98, 100. Vedeniya Karmas, 97 Vedanta, 10, 26, 30, Sutias 5, 76 Vibhangavadhi, 11, 18, 19, 40. Vibhrama, 104, 105 Vidyut-Kumara, lv Vijay 3, hii . lv. Vikala, 14, 19 Vikathå, 76, 78 Vikriyå, 29. Vimalanätha, lili Timàna, liv. Vimoha, 104 Vinaya, 74, 87, 92 Vinaya Mithyatva, 75, 78 Vinita-nagara, lu Vipáka Sutiánga, 8. Vipāka-Vichaya, lx , lvi., lxvii. Viparīta, 74. Viparīta Mithyātva, 75. 78 Viparyaya, 104. Vipra, lui. Vîlanandi, 88 Virata, 37. Vîrya, 43, 116. Vîrjachara, 116, 117. Vişaya-samrakyananda, ixvii Visesayasyaka-bhaşya, 7. Visna, lu Vışnudrî, liı Visva-sena, lin Vitata, 48, 51. Vitata, 40, 91.
Vitrāgā, 114.
Viviktā-šayyāsana, 87, 92.
Vratas, 40, 86, 91, 92, 108, 122.
Vrittiparisankhyāna, 87, 92.
Vyādhipratīkāra, 1vvi.
Vyantara, 2, 8, 1vv., 1v. Vyápti-Júána, 16. Vyavahāra, 110. Vyavahāra Kāla, 60, 61. Vyavahūra Nava, 7, 8, 20, 21, 28, 24, 25, 28, 27, 28, 31, 108. Vyavahārīka Kāla, 62. Vyaya, 42, 45, 44 Vyuparatakriyânıvritti, lxti., lxvii Vyutsarga, 87, 92. Yáchűa, 92

Yachanaparisaha-Jaya, 89. Yaksa, lv. Yasastilaka Champu, 80, 1vii. Yathakhyata, 90, 92. Yoga, 39, 40, 41, 74, 76, 77, 78, 82, Yogin, lxiii. Yogis, 12, 85. Younnas, 29

This index is the work of Stikanta Kumari Devi, wife of Kumar Devendre Presed.